
VIJF MYTHEN OVER 
ISLAMOFOBIE

Martijn De Koning

Yunus Publishing / Kif Kif



VIJF MYTHEN OVER ISLAMOFOBIE
Martijn de Koning

Versie 1.0

Yunus Publishing / Kif Kif

Antwerpen
2019

www.yunuspublishing.org
www.kifkif.be

*

Coverfoto © Reuters
Deze foto van een muur tegenover het Brusselse justitipaleis

werd op 26 oktober 2014 genomen door François Lenoir.

ISBN (gedrukte versie): 978-94-926-8913-9
ISBN (epub): 978-94-926-8914-6

D/2019/12.808/1
NUR: 747, 717

*

Deze uitgave werd mede mogelijk gemaakt
door de financiële ondersteuning van 

de Vlaamse overheid.

*

© Martijn de Koning

Niets uit deze tekst mag worden verveelvoudigd en/of openbaar gemaakt
door middel van druk, fotokopie, microfilm of op welke wijze dan ook zonder 

voorafgaande schriftelijke toestemming van de auteur.







INHOUD

Voorwoord ������������������������������������������������������������������������������������  1

De eerste mythe:
islamofobie is een uitvinding van Khomeini ����������������������������  5

De tweede mythe:
islamofobie is angst voor de islam ��������������������������������������������  13

De derde mythe:
islamofobie is geen racisme want moslims zijn geen ras �������  23

De vierde mythe:
islamofobie is niet dodelijk �������������������������������������������������������  37

De vijfde mythe:
islamofobie bestaat niet �������������������������������������������������������������  45

Besluit �������������������������������������������������������������������������������������������  55

Noten ��������������������������������������������������������������������������������������������  69





“If you need me to prove my humanity, 
I’m not the one who’s not human.”

Suhaiymah Manzoor-Khan





1

VOORWOORD

In de maatschappelijke debatten rond racisme en dis-
criminatie roepen weinig woorden zo’n hevige reacties 
op als het woord ‘islamofobie’. Wanneer antiracistische 
activisten het woord in de mond nemen om bepaalde 
realiteiten aan te kaarten, krijgen ze dikwijls een behoor-
lijk verbale aanval over zich heen die er voor zorgt dat de 
discussie nog moeilijk op een serene manier kan verlopen: 
‘Islamofobie is geen racisme, want moslims zijn geen ras’; 
‘Een fobie is een pathologische angst, maar vrees voor de 
islam is heel begrijpelijk, kijk maar naar al die terreur die 
door moslims wordt gepleegd’; ‘Met het woord islamo-
fobie probeer je mensen de mond te snoeren en kritiek 
op de islam onmogelijk te maken’; ‘Het woord is een uit-
vinding van Khomeini om westerlingen te beschuldigen’; 
‘Niemand wordt bij ons gediscrimineerd op basis van hun 
geloof. Integendeel. Wij geven juist veel te veel toe aan de 
islam’; ‘Islamofobie bestaat helemaal niet. Het is een her-
senspinsel van blinde islamknuffelaars die het paard van 
Troje willen binnenhalen.’ 



2

Vijf Mythen over Islamofobie

Dergelijke heftige reacties hoor je niet enkel aan de toog, 
in verschillende varianten zie je ze ook terug in aller-
hande opiniestukken, tv-debatten en politieke pamflet-
ten. En wie ermee geconfronteerd wordt, heeft niet altijd 
spontaan tegenargumenten klaar. Velen voelen intuïtief 
dat er verschillende denkfouten gemaakt worden, maar 
kunnen er niet meteen de vinger op leggen. Ze beseffen 
dat de verschillende dimensies van de discussie dooreen 
gehaspeld worden, maar krijgen doorheen de emotionele 
hevigheid niet de tijd om even rustig een stap achteruit 
te zetten, en het kluwen te ontwarren. Laat staan dat men 
altijd de tijd krijgt om betwijfelbare ‘feiten’ op te zoeken 
en na te gaan of ze wel met zoveel stelligheid kunnen 
geponeerd worden.

Daarom is dit boekje zo cruciaal. Antropoloog Martijn 
de Koning die zich reeds enkele jaren heel gericht met de 
thematiek bezighoudt vanuit zijn academisch onderzoek 
nam wel even de tijd om het kluwen te ontwarren. Hij 
plaatst de verschillende dimensies van de discussie in het 
juiste perspectief en laat de meest voorkomende denk-
fouten zien. In vijf heldere hoofdstukjes ontleedt hij 
telkens één van de meest wijdverspreide mythes over isla-
mofobie. Door op die manier gestructureerd in te gaan 
op elk van de aangehaalde voorbeelduitspraken en nog 
vele andere, gerelateerde denkbeelden, zorgt hij voor een 
emotionele ontlading van de discussies. Daardoor laat 
hij duidelijk zien dat het begrip ‘islamofobie’ wel degelijk 



3

Voorwoord

thuishoort in de hedendaagse maatschappelijke debatten 
rond racisme en discriminatie.

Oorspronkelijk schreef Martijn deze teksten als afzon-
derlijke blogposts op zijn eigen blog (www.religionrese-
arch.org/closer). Vanuit Kif Kif zagen we echter wat voor 
een kracht het geheel in zich droeg. Daarom besloten we 
ze in samenwerking met Martijn wat bij te schaven, van 
recente info te voorzien en, waar nodig, wat verder uit 
te werken. We maakten er eerst een dossier van op onze 
website (www.kifkif.be) maar wilden het van meet af aan 
ook in boekvorm te publiceren.

Met deze publicatie hebben we dan ook twee doelstel-
lingen voor ogen.

In de eerste plaats willen we een breed publiek voorzien 
van de meest fundamentele feiten en argumenten. 
Daarom kozen we voor een toegankelijk en kort-maar-
krachtig overzicht. Geen grootse theorieën of uitvoe-
rige bespiegelingen, maar een vertaling van academi-
sche inzichten en concrete voorbeelden die eenieder kan 
bovenhalen wanneer je met familie, kennissen of collega’s 
in een discussie over de thematiek terecht komt.

In de tweede plaats willen we het maatschappelijke 
debat over islamofobie op een hoger niveau tillen door 
een soort ‘basisnorm’ van het debat in kaart brengen. Alle 
opiniemakers, beleidsverantwoordelijken en politici die 
zich telkens opnieuw fel uitspreken tegen het gebruik van 
de term, behoren zich eerst te verantwoorden tegenover 



4

Vijf Mythen over Islamofobie

deze basisnorm. Dit boekje maakt immers meer dan 
duidelijk dat het niet louter een kwestie is van persoon-
lijke meningen. Er zijn een aantal concrete realiteiten en 
logische vertrekpunten die we allen onder ogen moeten 
zien om het debat op een zinnige manier verder te zetten. 
In zekere zin diskwalificeert men zichzelf voor een verder 
rationeel gesprek over de thematiek wanneer men er 
toch steevast voor kiest om deze concrete realiteiten en 
logische vertrekpunten te negeren of te ontkennen. Het 
heeft nu eenmaal geen zin om telkens opnieuw in cirkels 
te draaien.

Het is dan ook onze oprechte hoop dat dit boekje de lat 
voor het debat wat hoger kan leggen.

Jonas Slaats,
Stafmedewerker Kif Kif,

21 maart 2019



5

DE EERSTE MYTHE:
ISLAMOFOBIE IS EEN UITVINDING 

VAN KHOMEINI

Volgens sommigen zou het begrip ‘islamofobie’ in de 
jaren zeventig van de vorige eeuw bedacht zijn door 
ayatollah Khomeini, de toenmalige leider van de Iraanse 
geestelijken. Door de term in te voeren zou hij geprobeerd 
hebben om ieder debat over islam te blokkeren. Het zou 
een poging zijn geweest om islamofobie gelijk te stellen 
aan racisme en op die manier te criminaliseren. Begin 
2015 beweerde iemand als de Franse schrijver en filosoof 
Pascal Bruckner dat bijvoorbeeld tijdens een interview 
met Kleis Jager in Trouw.1 Tien dagen later deed freelance 
journaliste Corine Vloet het nog eens dunnetjes over in 
een opiniestuk op Jalta.nl.2 

Een variant op deze ontstaansmythe luidt dat de term 
islamofobie bedacht werd door de Organisatie Islamiti-
sche Samenwerking (OIC). Maar ook al hebben de OIC 
en Iraanse geestelijken wel degelijk geprobeerd kritiek op 
islam op allerlei manieren te weren, beide versies van dit 
verhaal mogen we naar fabeltjesland verwijzen.



6

Vijf Mythen over Islamofobie

De historische oorsprong van de term

Zoals met vele termen is het wat onzeker waar de term 
‘islamofobie’ voor het eerst gebruikt werd, maar men 
vindt deze in ieder geval al terug in publicaties uit 1910. 
Eén voorbeeld is het boek van Alain Quellien La politique 
musulmane dans l’Afrique Occidentale, een ander is een 
artikel van Maurice Delafosse, L’état actuel de l’Islam dans 
l’Afrique occidentale française dat verscheen in Revue du 
monde musulman.3 Delafosse ziet islamofobie als een 
vorm van bestuur (of als een onderdeel van het bestuur) 
van kolonies, dat berust op een onderscheid tussen 
religies. Hij zet het begrip tegenover islamofilie. Quellien’s 
bijdrage is een verkenning en analyse van de historische 
en toenmalige vooroordelen tegenover islam als de vijand 
van vooruitgang, christenen en het Westen.

Vaak wordt ook verwezen naar een boek uit 1918: La 
vie de Mohammed, prophète d’Allah, dat geschreven werd 
door Etienne Dinet en Sliman Ben Ibrahim. Zij gebruik-
ten de term in dit en latere werken om de vijandigheid 
van Europa tegenover islam te bespreken en de rol van 
die ‘islamofoben’ aan de kaak te stellen. Dit oorspronke-
lijk in het Frans gepubliceerde werk werd naar het Engels 
vertaald, maar de term islamofobie werd niet als zodanig 
in die vertaling opgenomen. In het Engels duikt de term 
voor het eerst op in wetenschappelijke studies in 1925 in 
Journal of Theological Studies4 (zonder verwijzing naar 
het gebruik van de term in het Franse taalgebied) en 



7

islamofobie is een uitvinding van Khomeini

later weer in 1976 in International Journal of Middle East 
Studies.5 

Het mag vanzelfsprekend zijn dat de term niet overal 
hetzelfde betekent. De term wordt bijvoorbeeld ook wel 
eens gebruikt om de angst van moslims tegenover islam 
aan te geven en verwijst dus niet altijd naar de angst van 
niet-moslims. Daarenboven is ook van belang dat reeds 
in oudere teksten wordt aangegeven dat het argument 
van islamofobie soms wordt ingezet om kritiek op islam 
te blokkeren. De ontwikkeling van het begrip is dus erg 
veelzijdig en niet altijd even helder, net zoals dat ook het 
geval is voor termen als ‘homofobie’ en ‘antisemitisme’.

Popularisering van de term

 Als een term die specifiek verwijst naar vijandigheid 
van niet-moslims ten opzichte van moslims en islam, lijkt 
de term ‘islamofobie’ pas echt bredere ingang te vinden in 
de loop van de jaren tachtig in Engeland. De opkomst van 
de term loopt er parallel aan de sterke groei van het anti-
racistische discours uit die tijd. Dat discours focuste in 
eerste instantie vooral op het racisme dat zwarte burgers 
in Engeland ondervonden, maar stilaan werd ook de 
focus op specifieke migrantengemeenschappen groter. 
Britse Pakistanen, bijvoorbeeld, werden als ‘Asian’ geca-
tegoriseerd en later ook als ‘Muslim’. De term islamofo-
bie droeg voor Britse moslims dan ook het voordeel in 
zich dat men aan de ene kant de eigen ervaringen van 



8

Vijf Mythen over Islamofobie

discriminatie kon invoegen in het gangbare antiracisti-
sche discours, maar aan de andere kant ook een aparte 
positie kon claimen. Later, na de Rushdie Affaire in 1989, 
werd de focus op moslims belangrijker en won de term 
islamofobie verder aan populariteit, zeker toen het in 
1997 opgenomen werd in een belangrijk rapport van de 
Runnymede Trust.6 

Dat rapport hanteert trouwens geen strikte definitie van 
islamofobie, maar lijst een achttal criteria op die wijzen 
op een islamofobe houding:

1.	 De islam beschouwen als een monolithisch, 
gesloten blok, statisch en niet in staat tot aanpas-
sing aan nieuwe situaties.

2.	 De islam beschouwen als afgescheiden en ‘anders’, 
zonder gemeenschappelijke en gedeelde doelen of 
waarden met andere culturen, als een overtuiging 
die niet wordt beïnvloed door andere culturen en 
die geen effecten heeft op andere culturen.

3.	 De islam als inferieur beschouwen aan het Westen 
en afschilderen als barbaars, irrationeel, primitief 
en seksistisch.

4.	 De islam voorstellen als gewelddadig, bedreigend, 
steun verlenend aan terrorisme, actief en combat-
tief betrokken in een ‘botsing der beschavingen’.



9

islamofobie is een uitvinding van Khomeini

5.	 De islam voorstellen als een politieke ideologie, 
gebruikt voor politiek en militair gewin, die erop 
uit is een islamhegemonie te vestigen.

6.	 Het radicaal afwijzen van kritiek vanwege de islam 
op het Westen.

7.	 Vijandigheid jegens de islam als argument 
gebruiken om discriminatie en maatschappelijke 
uitsluiting van moslims goed te praten.

8.	 Vijandigheid jegens moslims als een natuurlijk en 
gewoon verschijnsel aanvaarden.

Van belang is dat het rapport niet stelt dat iemand 
meteen islamofoob is van zodra één van deze criteria 
om één of andere reden op iemand van toepassing zou 
kunnen zijn. Pas indien verschillende van deze criteria 
sterk aanwezig zijn in de denkbeelden, motieven en 
handelingen van individuen, groeperingen, instellingen 
of overheden, kunnen ze als islamofoob geïdentificeerd 
worden.

In de twintigjarige geschiedenis van dit rapport zijn er 
diverse kanttekeningen geplaatst bij de betekenis ervan, 
bij de wijze waarop het islamofobie definieerde en, in het 
bijzonder, bij de nadruk die erin gelegd wordt op irra-
tionele angst. Zo werd onder andere aangekaart dat de 
definitie te veel op islam gericht zou zijn waardoor het 
onderscheid tussen ‘kritiek op islam’ en ‘islamofobie’ 
onduidelijk zou worden. De focus op angst zou te beperkt 



10

Vijf Mythen over Islamofobie

zijn en het idee van irrationaliteit irrelevant.7 De heden-
daagse wetenschappelijke discussies staan nu dan ook 
verder en richten zich meer en meer op de verhouding 
tussen ideeën over ‘ras’ en religie.8

Het moet voor schrijvers als Bruckner en Vloet 
overigens niet zo moeilijk zijn geweest om dezelfde infor-
matie op te diepen via Google. Diverse Franse en Engelse 
sites vermelden dezelfde feiten. Het kost misschien alleen 
wat moeite om de oorspronkelijke bronnen te achterha-
len. Maar of het nu veel moeite kost of niet, blijkbaar is 
het vooral gemakkelijk om dit alles achterwege te laten 
of eenvoudigweg niet op zoek te gaan – of, wanneer ze er 
zich wel bewust van zijn, de genuanceerde complexiteit 
van het geheel in interviews en korte opiniestukken ach-
terwege te laten.

Het is ook niet voor niets dat schrijvers die beweren 
dat islamofobie door Khomeini of het OIC is uitgevon-
den nooit een equivalent van dat woord in het Arabisch 
of Farsi geven. Dat bestaat namelijk niet. Er bestaan wel 
termen die erop lijken (en meestal komen die neer op 
vijandigheid ten opzichte van islam), maar als Khomeini 
en het OIC gebruik hebben gemaakt van de term isla-
mofobie, dan hebben ze zich daarvoor gebaseerd op een 
Europees woord dat reeds in gebruik was. In elk geval 
was Khomeini als achtjarige in 1910 vast met heel andere 
dingen bezig toen Europese academici het woord voor 
het eerst gebruikten.



11

islamofobie is een uitvinding van Khomeini

De intentie achter de ontstaansmythen

Over de geschiedenis van de term valt natuurlijk nog 
heel wat meer te zeggen, maar van belang is hier enkel 
dat de term geen recente term is en helemaal niet werd 
uitgevonden om kritiek op islam onmogelijk te maken. 
De feitelijke historiek achter de term lijkt voor sommigen 
echter niet van belang. Met het poneren van hun ont-
staansmythen hebben ze immers een heel ander doel. 
Wanneer ze stellen dat de term ‘islamofobie’ verzonnen is 
door Khomeini of het OIC, dan is dat veelal een opmaat 
om vervolgens te stellen dat islamofobie niet bestaat, dat 
het helemaal niet zo erg is en/of dat het een zoveelste 
voorbeeld is van moslims die lange tenen hebben en geen 
kritiek dulden op islam. Het aanhalen van foutieve ont-
staansmythen is bijgevolg vaak het begin van een langer 
betoog om het hele begrip in de prullenmand te kunnen 
gooien. 

Zo’n betoog is natuurlijk problematisch. Want zelfs 
indien het zo zou zijn dat de term ‘islamofobie’ soms 
onterecht als verwijt gebruikt wordt of dienstdoet als 
gespreksstopper, dan nog betekent dat helemaal niet 
dat we de term volledig overboord moeten gooien. Een 
evidente vergelijking kan dat snel duidelijk maken: al 
gebruiken sommigen de term ‘antisemitisme’ als afweer 
om elke kritiek op de staat Israël of het jodendom de 
mond te snoeren, dan nog gaat niemand beweren dat 



12

Vijf Mythen over Islamofobie

antisemitisme daarom onzin is, dat het niet bestaat of dat 
antisemitische gevoelens terecht zijn.



13

DE TWEEDE MYTHE:
ISLAMOFOBIE IS ANGST 

VOOR DE ISLAM

Vele tegenstanders van de term ‘islamofobie’ stellen het 
voor als een woord dat zou wijzen op een vorm van angst. 
Ofwel stellen zij dat er ten opzichte van een godsdienst 
geen sprake kan zijn van een (medische) ‘fobie’ ofwel 
stellen ze dat de vermeende ‘angst’ veeleer een terechte 
bezorgdheid is. Het concept ‘islamofobie’ gaat echter 
niet over een vorm van pathologische angst. Het woord 
verwijst naar een veel ruimer fenomeen – waarbinnen 
angstgevoelens slechts een onderdeel zijn.

Jammer genoeg wordt de term islamofobie ook door 
voorstanders van dit concept vaak op een gelijkaardige 
manier gebruikt. Ook zij zien het wel eens als een vorm 
van irrationele angst voor islam net zoals mensen een 
irrationele angst kunnen hebben voor hoogte, spinnen, 
enzovoort. Om te verhelderen waarom dat problematisch 
is, vertrekken we best vanuit een concreet voorval.



14

Vijf Mythen over Islamofobie

Een treinincident

Op 1 november 2005 worden twee mannen gearresteerd 
in een internationale trein naar Amsterdam. De andere 
passagiers hadden de politie gebeld. Ze verwezen naar het 
‘Arabische uiterlijk’ en de ‘djellaba’s’ van de mannen. Ze 
zouden zich verdacht gedragen hebben en meermaals een 
wc ingegaan zijn met rugtassen. De trein werd stilgezet 
en alle passagiers eruit gehaald. De twee mannen werden 
gearresteerd en gemaskerd afgevoerd. Uiteindelijk bleek 
het loos alarm. Er was helemaal geen sprake van een ter-
reurdreiging. Men liet beide heren dan ook terug vrij.9 

Het incident vond echter plaats enkele maanden na de 
aanslagen in Londen, bijna een jaar na de moord op Van 
Gogh, ongeveer anderhalf jaar na de aanslagen in Madrid 
en wat meer jaren na Casablanca, Bali en 9/11.

Opvallend genoeg staat dit incident nog steeds op 
enkele plaatsen genoteerd als ‘terrorisme gerelateerd 
incident’, zoals bijvoorbeeld op de Wikipedia-pagina over 
‘Terrorisme in Nederland’.10 Het zou nochtans beter geca-
tegoriseerd worden als een manifestatie van islamofobie.

Is hier sprake van een irrationele angst? Jazeker, want er 
was niks aan de hand. Net zoals er niets aan de hand was 
toen een ‘Midden-Oosters uitziende’ man in mei 2016 in 
de VS van zijn vliegtuig werd gehaald en als terreurver-
dachte ondervraagd werd. De passagier die naast hem zat 
had de crew immers geïnformeerd over ‘de heel eigen-
aardige tekens’ die de man op zijn tablet noteerde. Het 



15

islamofobie is angst voor de islam

bleek uiteindelijk om een Italiaanse topprofessor te gaan 
die zijn wiskundige formules van een differentiaalverge-
lijking uitwerkte om ze wat later op een lezing te presen-
teren.11 (Dit laatste laat trouwens ook goed zien dat het er 
niet om gaat of iemand daadwerkelijk moslim is, maar 
wel dat hij of zij het label ‘moslim’ opgeplakt krijgt en in 
het ‘islamhoekje’ wordt gestopt.)

Maar zelfs al is hier sprake van irrationele angst, wil dat 
meteen ook zeggen dat de passagiers op de trein en op 
het vliegtuig islamofoob waren? Dat zou logisch kunnen 
lijken gezien het feit dat het woord fobie op zich verwijst 
naar overmatige (irrationele) angst en gezien het feit dat 
de Runnymede Trust, die de term islamofobie populair 
maakte, het eveneens omschrijft als een vorm van afkeer 
van islam. Nochtans gaat het bij islamofobie niet, of toch 
niet alleen, om een psychologische angst. Net zoals bij 
homofobie en xenofobie kan angst een reële factor zijn, 
maar gaat het om heel wat meer.

Islamofobie als 
sociaal-maatschappelijk fenomeen

Het is interessant dat dezelfde semantische discussies 
meestal niet gevoerd worden over termen als ‘homofobie’ 
en ‘xenofobie’. Over het algemeen wordt immers spontaan 
begrepen en aanvaard dat het om sociale fenomenen 
gaat. Bij islamofobie ligt dat blijkbaar moeilijker, hoewel 
het om gelijkaardige dynamieken gaat. Islamofobie is 



16

Vijf Mythen over Islamofobie

dus niet zozeer een kwestie van individuele psychologi-
sche angst maar wel van sociale angst. Het is een soort 
sociale paniek waarbij en waardoor bepaalde intolerante 
en gewelddadige handelingen van bepaalde moslims als 
typisch en essentieel voor islam worden gezien. Deze 
stereotype en stigmatiserende definitie van islam wordt 
vervolgens van toepassing verklaard op alle moslims of 
mensen die daarvoor aangezien worden. Dat leidt er tot 
slot toe dat sommige burgers en beleidsmakers zeer wan-
trouwig, afkerig of zelfs discriminerend omgaan met de 
moslims in de samenleving.

Persoonlijke angst is dus slechts een deel van het 
fenomeen. Het gaat om een maatschappelijke afkeer en 
vijandigheid ten opzichte van een eenzijdig en stigmati-
serend beeld van islam en het idee dat die versie van islam 
alle ‘problematische’ handelingen en gedragingen van 
moslims zou verklaren omdat zij slechts zouden doen wat 
die stigmatiserende invulling van islam hen voorschrijft. 
Die stigmatiserende invulling wordt daarbij gebruikt om 
een onderscheid te maken tussen een wij-groep en een 
zij-groep. Meer specifiek gaat het om een beeldvorming 
waarbij een rooskleurig ideaalbeeld wordt geschetst van 
die wij-groep als een groep die vrijheidslievend is, nooit 
onschuldige burgers aanvalt, tolerant is, geëmancipeerd 
en niet gewelddadig, terwijl de zij-groep van moslims 
als precies het tegenovergestelde wordt afgeschilderd. Zo 
worden moslims niet alleen als ‘anders’ gezien, maar ook 
als ‘slechter’. Of in ieder geval wordt de islam als ‘slechter’ 



17

islamofobie is angst voor de islam

omschreven – moslims die niet aan deze stigmatiserende 
definitie van islam voldoen zijn in deze optiek dan ‘slechte 
moslims’ (want ze doen niet wat de islam hen zogezegd 
in realiteit voorschrijft) en ‘goede geïntegreerde burgers’ 
(doordat ze net als ‘wij’ zijn).

Islamofobie is dus geen psychologische term die iemands 
gemoedstoestand beschrijft, maar wel een wetenschappe-
lijke en activistische term die specifieke maatschappelijke 
processen van in- en uitsluiting ten opzichte van moslims 
beschrijft. Zoals het eerder aangehaalde voorbeeld van 
de als terrorist gepercipieerde Italiaanse wiskundeprofes-
sor duidelijk maakte, beperkt dergelijke islamofobie zich 
daardoor uiteindelijk ook niet tot ‘moslims’. In de beeld-
vorming worden moslims die terroristische acties plegen 
immers niet altijd met specifieke religieuze elementen 
geassocieerd, maar wel met sterk uiterlijke kenmerken 
zoals hun kleding, hun baard of hun vreemde (al dan niet 
Arabische) taal. Zo straalt de argwaan af op diegenen die 
op de één of andere manier overeenkomsten vertonen 
met dit stereotype.

Na 9/11 is het politieke debat over moslims en islam 
steeds meer gedomineerd door thema’s als geweld en 
intolerantie. Er is vrijwel geen enkele politieke partij die 
‘het samenleven met de islam’ niet als een maatschap-
pelijke kwestie beschouwt. En het is slechts binnen die 
context dat de actie van de medepassagiers in de Neder-
landse trein en op het Amerikaanse vliegtuig begrijpe-
lijk worden. Want wanneer mensen voldoen aan het 



18

Vijf Mythen over Islamofobie

stereotype beeld van de ‘haatbaard’ zoals dat te pas en te 
onpas door politiek en media wordt verspreid, roepen de 
gedragingen van mannen die op één of andere manier 
aan dat beeld voldoen, het idee op dat zij wel eens gevaar-
lijke terroristen zouden kunnen zijn – met als gevolg dat 
de passagiers ook vinden dat zij in actie moeten schieten 
om een mogelijke terreurdaad te voorkomen.

Islamofobie is dus geen woord voor een pathologische 
angst voor islam als religie, het is geen woord dat kritiek 
op islam wenst te criminaliseren en het is geen woord 
dat de individuele afkeer van moslims die terroristische 
daden verrichten, wenst te problematiseren. Het is wel 
een woord dat probeert te verwijzen naar het geheel van 
vooroordelen, stereotypen en discriminaties die moslims 
te beurt vallen omwille van een eenzijdige, negatieve en 
stigmatiserende invulling van hun religieuze traditie.

Angst als legitimering

Volgens sommigen zijn de hierboven beschreven ste-
reotyperingen en sociale angsten ook terecht. Ze stellen 
dan dat islamofobie niet bestaat aangezien afkeer van 
en bezorgdheid over de islam nu eenmaal logisch is en 
helemaal niet irrationeel. Of – vanuit een gelijkaardige 
redenering – stellen ze dat islamofobie wel bestaat maar 
‘met recht en reden’ omdat men nu eenmaal bang moet 
zijn voor de islam. Daarbij wordt dan (opnieuw) verwezen 
naar allerlei gewelddadigheden en andere vormen van 



19

islamofobie is angst voor de islam

intolerantie door moslims. Vervolgens gaat men die 
agressie toeschrijven aan de essentie van islam, waardoor 
het meteen ook afstraalt op alle andere moslims. 

Sommigen maken daarbij echter wel een onderscheid 
tussen gedachten en daden: afkeer van islam is volgens 
hen oké, maar vandalisme van moskeeën of het fysiek 
aanvallen van moslims keuren ze af. Diegenen die wel 
tot dergelijk gedrag overgaan zien ze echter als gekkies 
of als extremisten die verder niets te maken hebben met 
de negatieve beeldvorming en de maatschappelijke angst 
voor islam.

Interessant is natuurlijk dat deze laatste groep in de 
eigen visie op islam een ogenschijnlijk tegenstrijdige 
positie inneemt. Enerzijds, wanneer sommige moslims 
bepaalde daden stellen (bijvoorbeeld zich aansluiten bij 
een extremistische groepering) toont dat volgens hen 
meteen aan hoe slecht islam op zich is en, bijgevolg, 
hoezeer islam een impact heeft op het handelen van alle 
andere moslims. Moslims en islam worden dus duidelijk 
aan elkaar gekoppeld. Anderzijds echter, koppelt men de 
stigmatisering van moslims niet aan geweldsdaden tegen 
moslims. De haatzaaierij over islam heeft volgens hen 
dus geen gevolgen op concreet en problematisch gedrag 
waarmee sommigen uit de wij-groep de ‘islamitische 
anderen’ uit de zij-groep viseren.

Maar indien het aanwakkeren van angst voor de islam 
geen concrete gevolgen zou hebben, dan kan je je natuur-
lijk afvragen waarom men dan precies zoveel moeite 



20

Vijf Mythen over Islamofobie

doet om kritiek uit te oefenen op islam en haat te zaaien 
tegenover één specifieke gemeenschap. Of is men er dan 
van overtuigd dat het aanwakkeren van aversie tegen de 
islam alleen gevolgen heeft die men als positief waardeert 
en dat er op één of andere manier geen negatieve gevolgen 
mee verbonden zijn?

Dus opnieuw: islamofobie is geen ‘individuele patho-
logie’ maar wel een sociaal fenomeen dat ook concrete 
maatschappelijke gevolgen heeft – en vaak zeer nefaste.

Naar een definitie

Onder academici die zich op de thematiek richten, 
bestaat er behoorlijk wat meningsverschil over de wijze 
waarop men islamofobie specifiek moet definiëren. Niet 
iedereen kwalificeert het bijvoorbeeld als een vorm van 
racisme en sommigen leggen een sterke nadruk op het 
belang van de secularisering die ervoor zorgt dat de 
positie van religie per definitie verandert. Maar hoe het 
ook zij, onderzoekers zijn in elk geval al lang afgestapt 
van het idee dat het (alleen) gaat om een pathologische 
angst. En doorheen de vele definities kan men toch ook 
een behoorlijk stevige rode draad opmerken. 

Over het algemeen komen deze definities binnen de 
Europese context immers hierop neer: islamofobie is het 
maken van een hiërarchisch onderscheid tussen Europea-
nen en moslims op basis van een historisch gegroeide stig-
matiserende, generaliserende en essentialistische definitie 



21

islamofobie is angst voor de islam

van islam, waarbij moslims op basis van die definitie over 
hun religie geproblematiseerd worden. Dit laatste kan 
betekenen dat ze als minderwaardig worden gezien, als 
onverenigbaar met ‘onze’ cultuur, als een bedreiging voor 
de sociale cohesie, enzovoort. Islamofobie manifesteert 
zich op drie niveaus, zoals onder andere de Amerikaanse 
jurist Khaled Beydoun laat zien in zijn boek American 
Islamophobia:12

1.	 Alledaags: Alle vormen van discriminatie in het 
dagelijks verkeer (zoals op het werk, op straat en 
op school); vijandige sentimenten; verbale en 
fysieke agressie door individuen tegen moslims en 
individuen die als moslim gezien worden; verbale 
en fysieke agressie tegen de instituties, religieuze 
faciliteiten, en/of eigendommen van moslims en 
moslimgemeenschappen.

2.	 Institutioneel: Alle vormen van discriminatie tegen 
moslims ten gevolge van of door middel van een 
beleid door overheden en het bedrijfsleven. Hierin 
past ook het verminderen en ontnemen van de 
grondrechten van moslims. De meest extreme 
variant betreft staatsbeleid om moslims angst aan 
te jagen, ze te interneren en/of te verdrijven en/of 
te doden.

3.	 Politiek: Alle vormen van discriminerende retoriek 
die zich expliciet of impliciet op moslims richt, 
inclusief het uitzonderen van moslims van andere 



22

Vijf Mythen over Islamofobie

bevolkingsgroepen, en/of het mobiliseren van 
andere burgers tegen moslims. Hieronder vallen 
ook oproepen tot geweld tegen moslims of tegen 
mensen die worden aangezien voor moslims. In de 
meest extreme gevallen gaat het hier om vormen 
van collectief geweld om moslims angst aan te 
jagen en/of te verdrijven en/of te doden.

Tussen deze drie niveaus bestaat voortdurend uitwisse-
ling. Zo kan de politieke retoriek alledaagse vormen van 
islamofobie versterken, beide kunnen gevolgen hebben 
voor het beleid van de overheid of bedrijven en dit kan 
weer gevolgen hebben voor de politieke retoriek.



23

DE DERDE MYTHE:
ISLAMOFOBIE IS GEEN RACISME 
WANT MOSLIMS ZIJN GEEN RAS

Wanneer iemand stelt dat ‘islamofobie geen vorm van 
racisme is omdat moslims geen ras zijn, maar aanhangers 
van een specifiek geloof ’, dan is zo’n opmerking eigenlijk 
slechts zinnig als men daadwerkelijk gelooft dat we 
mensen kunnen onderverdelen in duidelijk van elkaar te 
onderscheiden rassen. Men stelt dan immers dat racisme 
enkel van toepassing kan zijn wanneer men op anderen 
neerkijkt of hen discrimineert omwille van hun raciale 
kenmerken. Het idee dat mensen in rassen kunnen onder-
verdeeld worden is, wetenschappelijk gesproken, echter 
allang achterhaald. Maar waarom wordt zo’n uitspraak 
dan toch zo vaak herhaald?

Drie boodschappen 
die in deze mythe verscholen zitten

Het standpunt ‘islam is geen ras’ kan op drie manieren 
begrepen worden. 



24

Vijf Mythen over Islamofobie

Allereerst houdt het een veroordeling in van racisme 
zelf. Het is tegenwoordig in brede kring nu eenmaal niet 
geaccepteerd om racistische standpunten te uiten. Het 
idee dat racisme niet door de beugel kan is sterk geïn-
ternaliseerd waardoor mensen beledigd zijn wanneer hen 
gezegd wordt dat ze racistische uitspraken doen. Wanneer 
men stelt dat ‘islamofobie geen racisme’ is, probeert men 
zichzelf bijgevolg te vrijwaren van ‘racismebeschuldi-
ging’ door te verduidelijken dat het ‘om iets anders gaat’ 
(zoals, bijvoorbeeld, om godsdienstkritiek). Dit komt 
mede doordat veel mensen denken dat racisme alleen te 
maken heeft met discriminatie op basis van lichaamsken-
merken zoals huidskleur en dat discriminatie naar aanlei-
ding van toegeschreven religieuze of culturele kenmerken 
bijgevolg geen racisme kan zijn.

Ten tweede bevestigt het impliciet de moderne opvatting 
dat religie een kwestie van vrije keuze is. Moslims kiezen 
voor islam en, zo veronderstelt men, dat is een slechte 
zaak want moslims en islam (in hun abstracte, gegenerali-
seerde geheel) staan op gespannen voet met ‘onze cultuur’. 
Anders gezegd: door te kiezen voor islam, kiezen ze tegen 
integratie. Meer nog, door te kiezen voor islam, bedreigen 
ze onze cultuur met islamisering. Dat laatste ziet men dan 
als een bijzonder slechte zaak aangezien ‘de eigen cultuur’ 
beter en superieur is. 

Dat is in wezen natuurlijk een paradoxale opvatting. 
Aan de ene kant beschouwt men de eigen cultuur als 
evident superieur aan islam, maar tegelijkertijd is die 



25

islamofobie is geen racisme want moslims zijn geen ras

cultuur ook zeer kwetsbaar ten opzichte van diezelfde 
islam. Om dat aan te tonen worden meestal voorbeelden 
gegeven van zaken als eerwraak, vrouwenbesnijdenis en 
andere vormen van geweld, intolerantie en vrouwenon-
derdrukking die typisch zouden zijn voor islam. Wanneer 
mensen kiezen om moslim te zijn, zouden ze bijgevolg 
ook snel voor dat soort zaken kiezen.

Dat brengt ons meteen tot een derde element, namelijk 
de opvatting dat datgene wat moslims doen het resultaat 
is van die islam, ongeacht de geloofsbeleving en -praktijk 
van het individu zelf. Niet hun raciale kenmerken maar 
hun geloofsovertuiging zou hen daar per definitie toe 
brengen.

Ook dit is een paradoxale opvatting: enerzijds wordt 
islam gezien als kwestie van vrije keuze, anderzijds 
worden de labels ‘islam’ en ‘moslims’ zo ingevuld dat de 
concrete opvattingen en praktijken van moslims er totaal 
niet toe doen – behalve dan de opvattingen en praktijken 
van sommige moslims die het negatieve beeld bevestigen, 
want die worden telkens opnieuw aangehaald om aan te 
tonen dat bijna alle moslims zo zijn. 

We doen er goed aan om deze paradoxen rond islam en 
vrije keuze wat verder uit te spitten. Dat kan ons immers 
helpen om tot de diepere kern van islamofobe discoursen 
door te dringen.



26

Vijf Mythen over Islamofobie

Islam en vrije keuze

Het idee dat men ervoor kiest om al dan niet moslim 
te zijn, wordt in debatten vaak naar voor geschoven om 
aan te geven dat islamofobie daardoor een totaal andere 
categorie zou zijn dan racisme, seksisme, xenofobie of 
homofobie. Men kan er immers niet voor kiezen welke 
kleur men heeft, of men vrouw is, of men uit het bui-
tenland komt, of men homo is. In het geval van racisme, 
xenofobie en homofobie worden mensen bijgevolg 
geviseerd en gediscrimineerd om sommige van hun 
onvermijdelijke eigenschappen. Moslims daarentegen, 
zouden veeleer een keuze maken voor een specifiek soort 
‘ideologie’. 

Hoewel een dergelijk onderscheid tot op zekere hoogte 
relevant is, ligt het in werkelijkheid toch een pak genu-
anceerder. Voor de maatschappelijke debatten over islam 
en moslims, voor het beleid, en voor alledaagse vormen 
van discriminatie doet het er immers niet veel toe wat 
de positie van het individu is. Specifieke groepen zoals 
Marokkaanse, Turkse en Iraanse Nederlanders worden 
vaak als moslim gezien, deels op basis van hun familiale 
herkomst, deels op basis van hun uiterlijk (huidskleur 
of kleding), deels op basis van hun culturele gewoonten. 
Met andere woorden, individuen worden als moslim 
gedefinieerd en gemarkeerd doordat anderen speci-
fieke signalen als ‘islamitisch’ percipiëren. De lichamen 
en gewoonten van individuen die tot bepaalde culturele 



27

islamofobie is geen racisme want moslims zijn geen ras

groepen behoren, worden daardoor als het ware met 
een highlighter gemarkeerd en het woord ‘islam’ wordt 
op hun voorhoofd geschreven. In de bespreking van de 
tweede mythe verwezen we op dat vlak naar een bijzonder 
tekenend voorbeeld van iemand die geen moslim is, maar 
wel als moslim geviseerd werd.

Bij antizwart racisme gaat het om een selectie van ste-
reotyperende biologische en culturele ideeën over mensen 
die het actieve ingrediënt van racisme vormen. Daardoor 
wordt de betekenis van huidskleur een stigma dat wordt 
opgelegd. Bij islamofobie wordt het actieve ingrediënt 
van racisme vooral gevormd door een selectie van stereo-
typerende religieuze en culturele ideeën over kenmerken 
van moslims. Hierdoor worden islam en moslimidentiteit 
een opgelegd stigma.

Het idee van vrije keuze doet er op zo’n moment maar 
heel weinig toe en is vaak een schijnargument. Dat merk 
je ook aan andere facetten van het islamofobe discours. 
Het is bijvoorbeeld een typisch islamofobe kritiek om te 
stellen dat islam een zeer dwingende religie is, zeker voor 
vrouwen aangezien zij uiterst sterk onderdrukt zouden 
worden binnen de islam. Blijkbaar geldt het argument 
van ‘vrije keuze’ dan plots niet meer, want vanuit zo’n 
optiek is islam niet iets dat gekozen wordt maar veeleer 
iets dat wordt opgelegd. 

Daarenboven laat de geschiedenis ook zien dat zelfs 
wanneer moslims zich bekeren tot, bijvoorbeeld, het 
christendom, ze soms nog steeds slachtoffer kunnen 



28

Vijf Mythen over Islamofobie

worden van systematische vervolging omdat ze voorheen 
moslim waren en dat bijgevolg volgens de agressor ook 
blijven. Dat was bijvoorbeeld zo tijdens en na de val van 
Granada in 1492. Maar ook meer recent (en gelukkig 
minder gewelddadig) zien we hoe men op gelijkaardige 
wijze sommigen blijvend als ‘allochtoon’ benoemt, ook 
al zijn zij, hun ouders en soms zelfs hun grootouders in 
Nederland of België geboren. Hoe ‘autochtoon’ ze dus ook 
zijn, toch worden ze nog steeds als ‘die vreemde anderen’ 
gecategoriseerd. 

Het is daarbij tevens van belang dat de focus in het 
publieke debat rond ‘integratie’ de laatste jaren sterk 
verschoof naar islam en dat de woorden ‘allochtoon’ 
en ‘moslim’ soms als schijnbaar inwisselbare catego-
rieën worden gebruikt. Net zoals voor velen dus geldt 
‘eens allochtoon, altijd allochtoon’, geldt evenzeer ‘eens 
moslim, altijd moslim’. De zelfdefinitie en de persoon-
lijke keuze van een individu doen er dan bitter weinig 
toe. Dat individu wordt immers door anderen ingedeeld 
in een welbepaalde groep en als lid van die groep 
geproblematiseerd.

Het zijn bijgevolg nooit moslims die wel of niet bepalen 
of zij onderdeel zijn van het integratie- of antiradica-
liseringsbeleid. Sterker nog, het doet er niet eens toe of 
mensen zich identificeren met labels als ‘moslim’. Als 
men afkomstig is uit specifieke landen (of als je ouders of 
grootouders uit zo’n land komen) dan wordt men in het 



29

islamofobie is geen racisme want moslims zijn geen ras

beleid, het maatschappelijke debat en het alledaagse leven 
aangesproken als moslim. Hoezo vrije keuze?

‘Keuze’ is hier dus niet het juiste sleutelwoord. ‘Macht’ 
is dat wel.

Islamofobie en macht

Het gaat bij islamofobie niet alleen om het idee van ras. 
Het gaat ook niet louter om vooroordelen of stereotype-
ringen. Uiteindelijk gaat het vooral om macht. Het doet 
er immers niet toe wat moslims van islam vinden of hoe 
ze die in het concrete en dagelijkse leven wel of niet prak-
tiseren. Ze krijgen door sommigen sowieso een bepaalde 
definitie van ‘islam’ en ‘moslim’ opgelegd die erop neer 
komt dat islam in essentie anders zou zijn dan de eigen 
(Nederlandse, Franse, Vlaamse, Europese, …) cultuur. 
Diegenen die er een dergelijke visie op na houden maken 
bijgevolg een onderscheid tussen moslims en anderen op 
basis van hun eigen veronderstellingen over de islam en 
los van de invulling die vele moslims er zelf aan geven.

Het gaat bij islamofobie dus om een dominante groep, 
die de macht heeft om een hiërarchisch onderscheid te 
maken tussen die dominante groep en minderheden en 
de laatste te viseren op basis van ideeën over islam die 
vaak al eeuwenoude wortels hebben.

En daarmee zijn we wel degelijk terug op het terrein van 
racisme. 



30

Vijf Mythen over Islamofobie

Racisme

In racistische theorieën hebben biologische en culturele 
(inclusief religieuze) argumenten altijd naast elkaar 
bestaan. Na de Tweede Wereldoorlog werden biologische 
argumenten naar de achtergrond gedrongen en werden 
culturele argumenten juist versterkt. Maar of het nu met 
biologische argumenten was of met culturele argumenten, 
op basis van bepaalde angsten, symbolen, stereotyperin-
gen en doemscenario’s schepte en schept racisme steeds 
een verbeelding van ‘de ander’ die ‘ons’ zou bedreigen. 

Racisme gaat dus om het racialiseren van verschil door 
de dominante groep ten opzichte van de ondergeschikte 
groep. Dat racialiseren hoeft echter niet per definitie te 
gaan over ras in de strikt biologische betekenis. Het gaat 
er wel om dat men a) mensen in categorieën indeelt; b) 
dat men daarbij vooral aangeeft wat verschillen tussen 
categorieën zouden zijn; c) dat we die verschillen als 
logisch, natuurlijk en onveranderlijk zien en d) dat we die 
verschillen vervolgens generaliseren over alle individuen 
binnen die geracialiseerde groep heen.

Als je het debat over islam en zeker het programma van 
de (extreem)rechtse populistische partijen – en soms ook 
van andere partijen – analyseert, zie je dat steeds dezelfde 
vier stappen worden gezet. 



31

islamofobie is geen racisme want moslims zijn geen ras

1.	 Een groep die divers is in opleidingsniveau, in 
etnische herkomst en in politieke en religieuze 
overtuiging krijgt één label opgeplakt. 

2.	 Vervolgens wordt het gedrag van de mensen in 
deze groep verklaard op basis van een doembeeld 
van de islam, die per definitie intolerant, gevaar-
lijk, agressief en onverenigbaar zou zijn met het 
ideaalbeeld van het liberale en/of joods-christelijke 
Westen. 

3.	 Daar wordt dan een negatief waardeoordeel aan 
gehangen: achterlijk, geitenneukers, niet horend bij 
‘ons’. 

4.	 Tot slot wordt voorgeschreven hoe er met deze 
groep moet worden omgegaan: aanpassen, 
uitzetten, de-islamiseren of doden. 

Wanneer deze stappen maar genoeg herhaald worden, 
leiden ze tot een a priori negatieve invulling van het label 
dat wordt opgeplakt. Daarmee is de cirkel rond.

Kortom: een racistische visie gaat ervan uit dat mensen 
die van een ander ‘ras’ of een andere cultuur zijn, ook ten 
gronde anders zijn en anders handelen – en dat ‘we’ dus 
ook anders met ‘hen’ moeten omgaan. Wanneer daarbij 
de nadruk wordt gelegd op biologische argumenten, dan 
spreekt men veeleer over de zuiverheid van het ‘witte’ 
of ‘blanke’ ras en wanneer de nadruk wordt gelegd op 
cultuurargumenten dan spreekt men veeleer over ‘het 



32

Vijf Mythen over Islamofobie

behoud van de eigen cultuur’. Racisme is dus een vorm 
van macht uitoefenen over minderheden ten einde de 
status quo te handhaven en die minderheden zo min 
mogelijk toe te laten tot de eigen groep.

In het geval van islamofobie gaat het om exact dezelfde 
dynamiek. Er wordt evenzeer een beeld geschapen van 
‘de ander’ die ‘de puurheid’ van ‘de Westerse cultuur’ of 
‘onze normen en waarden’ zou bedreigen. Vandaar ook 
dat het participeren van islamitische burgers, bijvoor-
beeld door de bouw van een moskee als een vorm van 
‘islamisering’ wordt geduid – wat negatief wordt bedoeld. 
Een dergelijke participatie en integratie is geen oplossing 
voor racistische politici en opiniemakers, maar juist het 
probleem want het tast het ideaalbeeld van de witte domi-
nantie en cultuur aan. Islamofobie is daarmee, net zoals 
antisemitisme, een vorm van racisme.13 Alleen tracht men 
dat vaak te verhullen door te stellen dat het niet om bio-
logische kenmerken gaat, maar om religieuze. Wezenlijk 
maakt dat nochtans niet uit. Net zoals je cultureel kan 
racialiseren (soms wel en soms niet verbonden met een 
vorm van biologisch racialiseren), kan je religieus racia-
liseren (soms wel en soms niet verbonden met een vorm 
van cultureel en/of biologisch racialiseren).

Racisme ontkennen

Door de mogelijkheid van racialisering aan de hand 
van religieus-culturele kenmerken te ontkennen, kunnen 



33

islamofobie is geen racisme want moslims zijn geen ras

sommigen behoorlijk ongestraft allerlei generaliserende 
opmerkingen maken over een grote groep mensen. Een 
typisch voorbeeld daarvan is de wijze waarop men van 
alle moslims gaat eisen om afstand te nemen van de ter-
reurdaden van een kleine groep. Want als ze dat niet doen, 
zouden ze daarmee bewijzen dat alle moslims inderdaad 
terreur goedkeuren. Met andere woorden, als moslim 
geldt dan niet dat je onschuldig bent tot het tegendeel 
bewezen wordt, maar word je per definitie als schuldig 
gezien tenzij je zelf het tegendeel op één of andere 
manier bewijst. Het gaat nog een stapje verder wanneer 
sommigen beweren dat moslims die niet voldoen aan het 
schrikbeeld dat over hen wordt opgehangen aan ‘taqiyya’ 
doen, d.w.z. dat ze zich willens en wetens als ‘gematig-
der’ voordoen terwijl ze in realiteit radicaal zijn, maar dat 
vakkundig wegsteken. Op zo’n moment gaat men immers 
in de plaats van moslims beslissen wat zij denken en doen, 
op basis van het eigen gegeneraliseerde beeld.

De stelling dat we in het geval van moslims niet 
kunnen spreken over ‘ras’ en er dus ook geen sprake is 
van racisme, past daarenboven binnen de post-raciale 
conditie die dominant is in het denken over de Neder-
landse, Vlaamse of Europese identiteit. Deze post-raciale 
conditie reduceert racisme enerzijds tot een focus op bio-
logisch verschil en anderzijds tot uitwassen in de geschie-
denis zoals slavernij en de Shoah. De veronderstelling 
is dat onze samenleving daaraan voorbij is. Zo wordt 
racisme in deze post-raciale conditie als een individuele 



34

Vijf Mythen over Islamofobie

opvatting en een morele schuld gezien – met als gevolg 
dat antiracistisch werk vooral opgevat wordt als een soort 
beschuldigende moraalpolitie en als een kwestie van 
gekwetste gevoelens die vandaag eigenlijk niet meer van 
belang zijn. Immers, aangezien we racisme achter ons 
gelaten hebben, is dat niet langer een groot maatschap-
pelijk probleem en slechts iets waar individuen zich aan 
bezondigen. Dus als er al eens een racistische opmerking 
valt, dan ‘was het maar een grapje’ of ‘een kwestie van 
vrijheid van meningsuiting’. 

De stellingen ‘het was maar een grapje’ en ‘dat is vrijheid 
van meningsuiting’ zijn dan ook veelal een poging om 
antiracisme activisten de mond te snoeren. Er zit ook een 
morele lading in: u begrijpt ‘onze’ cultuur niet, u bent niet 
zo verlicht als wij en, vooral in het geval van islam: ‘Zie 
je wel! Islam en vrijheid van meningsuiting gaan dus niet 
samen’. De stellingen verdoezelen op die manier een pro-
blematische cirkelredenering: ‘we moeten nu eindelijk 
eens het taboe op dit en dat doorbreken. Als je het daar 
niet mee eens bent dan betekent dat dat je nog steeds 
vast zit aan achterlijke ideeën.’ Met andere woorden de 
post-raciale verdediging is eigenlijk een manier om de 
raciale hiërarchie te articuleren en te verdedigen.

Zodus: juist door te stellen dat islam geen ras is, gaan 
sommigen individuen moslims racialiseren, maar dan 
in religieus-culturele termen. Dat zorgt er ten slotte 
ook voor dat politici en opiniemakers deze racialisatie 
extra kracht kunnen bijzetten. Want aangezien racisme 



35

islamofobie is geen racisme want moslims zijn geen ras

vooral geassocieerd wordt met radicaal-rechts en met 
de daarbij horende rabiate (op biologische argumen-
ten gebaseerde) uitingen over Joodse of zwarte burgers, 
kunnen mainstream politici en opiniemakers dergelijk 
extreemrechts gedachtegoed expliciet afkeuren terwijl ze 
tegelijkertijd negeren dat racisme nog steeds een centraal 
onderdeel is van de eigen Westerse natiestaat. Bewust 
of onbewust, zien ze witte mannen als culturele norm 
en vinden ze het vanzelfsprekend dat anderen zo veel 
mogelijk aan deze culturele norm (moeten) voldoen. Zo 
houden ook zij het beeld van de tolerante, vreedzame en 
superieure witte burger in stand – en bijgevolg ook van 
‘de andere’ als tegenpool.

Met andere woorden, inderdaad, moslims zijn geen ras. 
‘Rassen’ bestaan niet, maar racisme wel. En islamofobie 
kan heel adequaat geanalyseerd en benoemd worden als 
een vorm van racisme gericht op moslims.





37

DE VIERDE MYTHE:
ISLAMOFOBIE IS NIET DODELIJK

Kamal Raza Butt, Marwa el-Sherbini, 
Mohamed Aadan, Deah Shaddy Barakat, 
Yusor Mohammad, Abu-Salha, Razan 
Mohammed Abu-Salha, Sunando Sen, 
Mohammed Saleem, Balbir Singh Sodhi, 
Enver Şimşek, Abdurrahim Özüdoğru, 
Süleyman Taşköprü, Habil Kılıç, Mehmet 
Turgut, İsmail Yaşar, Theodoros Boulgarides, 
Mehmet Kubaşık, Halit Yozgat, Michèle 
Kiesewetter, Hasan Džananović, Mucaad 
Ibrahim… 

Deze namen zullen slechts weinigen iets zeggen. Het is 
echter een zeer onvolledige lijst van burgers die dodelijke 
slachtoffers werden van racistisch geweld in de eerste 
twee decennia van de 21ste eeuw, soms specifiek isla-
mofoob geweld. De laatste naam, Mucaad Ibrahim, is 
van een driejarig jongetje dat werd vermoord tijdens de 



38

Vijf Mythen over Islamofobie

terroristische aanslag op de Al Noor moskee in Christ-
church in maart 2019. In die aanslag vielen nog 49 andere 
doden.

Nochtans wordt geregeld gesteld dat islamofobie niet 
dodelijk is. Deze mythe is sterk gerelateerd aan de vorige 
twee: aangezien er geen sprake zou zijn van een fobie, 
maar slechts van legitieme angst voor islam – en er dus 
geen probleem van racisme is, maar enkel religiekritiek 
wordt geuit – kan het enkel een noodzakelijk onderdeel 
zijn van het publieke debat dat discussie aanwakkert, 
maar geen problematisch fenomeen. Hier zien we dus 
opnieuw de paradoxale visie op de relatie tussen over-
tuigingen en individuen, die ook aan bod kwam in de 
bespreking van de tweede mythe: islamitische geloofs-
overtuigingen zouden moslims per definitie intolerant en 
gewelddadig kunnen maken, terwijl afkeer van de islam 
en de overtuigingen die daaruit voortvloeien op de één of 
andere manier geen gevolgen zouden hebben.

Ook onder moslims kan men het wel eens horen: ‘Hoe 
lang moet het nog duren voordat er doden vallen?’ Nou, 
die zijn er dus al.

Zeker in het licht van de bekende terreuraanslag door 
Anders Breivik zijn dergelijke uitspraken bijzonder 
opvallend. Weliswaar was die aanslag niet gericht op 
moslims maar wel tegen islam zoals we in zijn manifest 
kunnen lezen. Zijn aanslag op 22 juli 2011 in Noorwegen 
richtte zich immers op jonge linkse mensen omdat deze 
volgens hem veel te voorkomend waren ten opzichte van 



39

islamofobie is niet dodelijk

‘islamisering’ en multiculturalisme. Anders gezegd, hij 
wilde hen doden omdat zij ‘het paard van Troje’ binnen-
haalden door zich niet voldoende tegen moslims af te 
zetten.

In Duitsland hadden we dan weer de NSU met een serie 
dodelijke aanvallen op Turkse Duitsers. In België wou 
de nazistische groepering Bloed, Bodem, Eer en Trouw 
terreuraanslagen plegen en in de schoenen van moslims 
schuiven om zo het land te destabliseren en een fascisti-
sche overname van de staat te verzekeren.14 In Engeland 
waren er aanslagen op moskeeën,15 een aanslag op mos-
keebezoekers in Londen16 en een dodelijke aanslag op 
een man in Birmingham.17 En in de VS werden zelfs een 
Sikh en een Indiase Amerikaan gedood omdat ze voor 
moslims werden aanzien.18

Verder houdt het idee dat ‘islamofobie niet dodelijk 
is’ ook weinig rekening met de ontwikkelingen buiten 
Europa en de VS. Het islamofobe karakter van de etnische 
zuivering in Birma tegen de Rohingya moslims spreekt 
immers voor zich. Voor dit soort collectief geweld kunnen 
we ook naar het recente verleden in Europa kijken: de 
genocide in Srebrenica in 1995.

Niettemin wordt het islamofobe element in sommige 
geweldsdaden geregeld ontkend. Dat wordt vooral 
duidelijk wanneer we een aantal concrete voorbeelden 
van meer nabij bekijken.



40

Vijf Mythen over Islamofobie

Parkeerproblemen en onenigheid 
op een kinderspeelplein

Op 10 februari 2015 werden drie jonge moslims 
vermoord door één van hun buren in Chapel Hill, een 
stadje in de VS. Het was bijzonder opvallend hoe met het 
hele gebeuren werd omgegaan, niet alleen in sommige 
media maar ook onder bepaalde Amerikaanse politici en 
in kringen die uitblinken in allerlei islamofobe argumen-
ten. Op heel wat plaatsen werd immers zo snel mogelijk 
gesteld dat hier geen sprake was van een daad van islamo-
fobie en wel van een uit de hand gelopen geschil om een 
parkeerplaats. Maar al was er ook effectief sprake van zo’n 
geschil, dat betekent daarom niet dat er geen sprake was 
van islamofobie. Moorden als deze zijn zelden eenduidig 
en een dader heeft vrijwel altijd meerdere motieven om 
specifiek deze slachtoffers uit te kiezen. Verschillende 
elementen wezen er bijvoorbeeld op dat de man een 
expliciete afkeer had van religie in het algemeen en in het 
bijzonder van islam.19 In dit geval een islamofoob motief 
uitsluiten is dan ook zo goed als onmogelijk. Niet dat we 
het daartoe moeten reduceren, maar op zijn minst spelen 
zowel de ruzie rond de parkeerplaats als een islamofobe 
houding een rol. 

Hetzelfde geldt voor de moord op Marwa el-Sherbini. 
Deze Duitse vrouw met Egyptische wortels werd in 2009 
doodgestoken tijdens een proces in de Duitse rechtbank. 
De dader en Marwa el-Sherbini waren in de rechtbank 



41

islamofobie is niet dodelijk

aanwezig omwille van een eerder dispuut op een kinder-
speelplein waar uiteindelijk ook de politie bij betrokken 
werd. Aanvankelijk was er nauwelijks media-aandacht 
voor het gebeuren en al helemaal niet voor het islamo-
fobe motief (behalve, bijvoorbeeld, in Egyptische media). 
Wie de moord probeert te reduceren tot een uit de hand 
gelopen geschil tussen twee burgers, moet echter ook een 
plaats geven aan het feit dat de dader haar ‘moslimtrut’, 
‘terrorist’ en ‘islamist’ had genoemd tijdens hun aanvaring 
op het speelplein20 en dat hij tijdens het proces rond dat 
gebeuren – waarbij hij terecht stond voor laster – onom-
wonden zei dat ‘mensen zoals zij’ geen echte mensen 
waren en men hen dus ook niet echt kon beledigen.21

Gewelddaden kunnen bijna nooit verklaard worden 
door slechts één motief. Er is over het algemeen een 
samenspel van meerdere motieven, aanleidingen en 
gelegenheden. Dat is bij islamofobe fysieke aanvallen 
en moorden net zo goed het geval. Verklaringen van 
daders, slachtoffers en getuigen daarover zijn ook zelden 
eenduidig en volledig. Alleen worden islamofobe geweld-
daden door media en politici vaak zo uitgelegd dat de 
racistische en islamofobe elementen uit het beeld ver-
dwijnen of gebagatelliseerd worden. 

Natuurlijk zijn niet alle moorden op moslims door witte 
mensen islamofoob, maar het is frappant hoe dergelijke 
gewelddaden telkens opnieuw door zogenaamde islam-
critici op zo’n manier worden uitgelegd dat racisme en 
islamofobie uit het plaatje verdwijnen zodat ze hun eigen 



42

Vijf Mythen over Islamofobie

ideaalbeeld van een racismevrije witte samenleving en 
‘louter gezonde islamkritiek’ hoog kunnen houden. 

De vrouw als symbolisch slagveld: 
islamofobie en seksisme gaan hand in hand

Het is overigens niet voor niets dat vrouwen vaak het 
slachtoffer zijn van agressieve vormen van islamofobie. 
Zij krijgen nu eenmaal een centrale plaats in islamofobe 
retoriek. Ze worden als een soort symbool naar voor 
geschoven dat moet aantonen waarom islam zo ‘anders’ 
zou zijn dan ‘onze’ cultuur. Aangezien deze symbolise-
ring van de vrouw vaak plaats vindt midden in een uitge-
sproken islamofobe retoriek, is die focus op vrouwen dan 
ook niet zozeer een kwestie van bezorgdheid of boosheid 
om de positie van de vrouwen zelf maar wel een manier 
om de boosheid, angst en bezorgdheid over islam extra 
kracht bij te zetten. Hoewel een islamofoob discours 
moslima’s gaat afschilderen als vrouwen die per definitie 
onderdrukt worden door hun geloof, gaat het vrouwen 
meteen ook zelf instrumentaliseren voor de eigen doel-
einden: enerzijds worden ze gebruikt als argument tegen 
de islam, anderzijds dienen ze als focus voor fysieke en/
of verbale agressie.

Een schrijnend voorbeeld van die agressie: in Frankrijk 
werd in juni 2013 een vier maanden zwangere vrouw 
aangevallen vanwege het feit dat ze moslim was en een 



43

islamofobie is niet dodelijk

gezichtssluier droeg. Twee mannen schopten de 21-jarige 
in de buik. Ze verloor dan ook haar baby.22

Hoe het ene met het andere verbonden is

Bij vele islamofobe aanvallen zien we ook dat de kreten 
en motivaties van de aanvallers sterk overeenstemmen 
met de gemiddelde vertogen over moslims onder politici 
en in diverse media. Er wordt vaak een rechtstreeks 
verband gelegd tussen terreur en islam, moslims worden 
gezien als een groep die hier eigenlijk niet thuishoort 
en men heeft een extreme focus op bepaalde uiterlijke 
kenmerken, zoals, bijvoorbeeld, de hoofddoek. Zo zien 
we dat in Frankrijk vlak na het verbod op de gezichts-
sluier vrouwen aldaar het slachtoffer werden van verbale 
en fysieke aanvallen. De mainstream vertogen en de 
beleidsmaatregelen scheppen dus mede de context 
waarin de aanvallen plaatsvinden. Ze vormen meteen 
ook een vergoelijking om de problematiek van islamofo-
bie te ontkennen of te bagatelliseren. 

In die zin wordt het dus tijd dat we ons afvragen in 
hoeverre en op welke manier islamofobe beleidsmaatre-
gelen, debatten en uitspraken bijdragen aan een klimaat 
waarin het leven van moslims in gevaar is en waarin hun 
dood minder waard lijkt dan dat van andere burgers. 
Of gaan we hun dood omschrijven als een islamkritisch 
incident in plaats van een vergaande en bijzonder proble-
matische uiting van islamofobie?





45

DE VIJFDE MYTHE:
ISLAMOFOBIE BESTAAT NIET

De stellingen dat de term islamofobie een uitvinding 
is van Khomeini of van de OIC (neen), dat islamofobie 
slechts een kwestie zou zijn van begrijpelijke individuele 
angst (neen), dat islamofobie geen vorm van racisme is 
(toch wel) en dat islamofobie niet dodelijk is (helaas wel), 
leiden velen tot de misvatting dat islamofobie niet bestaat. 

In de betogen die deze stellingen moeten ondersteu-
nen kan men telkens opnieuw in andere bewoordingen 
dezelfde twee argumenten zien opduiken die moeten 
aantonen waarom islamofobie niet zou bestaan:

1.	 Islamofobie mag je als woord niet gebruiken, want 
het is, in tegenstelling tot antisemitisme en racisme 
geen valide categorie. Het fenomeen bestaat nu 
eenmaal niet omdat er geen discriminatie plaats-
vindt van moslims omdat ze moslims zijn. 

2.	 Islamofobie is een problematische term die door 
sommigen op een tactische manier wordt ingezet 
om legitieme kritiek op de islam onmogelijk te 



46

Vijf Mythen over Islamofobie

maken of te delegitimeren. Het is een manier om 
onze vrijheid van meningsuiting rond één welbe-
paalde religie de mond te snoeren.

Bepaalde onderdelen van deze argumenten werden 
reeds in de vorige hoofdstukjes aangekaart, maar nog een 
aantal tegenwerpingen zijn hier op hun plaats. Laat ik met 
het tweede punt beginnen.

Islamofobie en islamkritiek

Het idee dat het woord islamofobie gebruikt wordt om 
elke vorm van kritiek op islam onmogelijk te maken is 
uiteindelijk weinig meer dan een mooi voorbeeld van het 
soort drogredenering die ‘de stroman’ wordt genoemd: 
een probleem creëren en er fel tegen te keer gaan, terwijl 
dat probleem in werkelijkheid niet bestaat. Er is immers 
niemand die zal beweren dat je een islamofobe uitspraak 
doet wanneer je jouw afkeer uit over bepaalde agressieve 
doctrines die door sommige islamitische theologen ver-
kondigd worden; er is niemand die je als islamofoob zal 
afschilderen omdat je afkeurt dat men in sommige isla-
mitische landen lijfstraffen uitvoert; en er is niemand die 
je van islamofobie beticht wanneer je met stevige argu-
menten kritiek uitoefent op bepaalde interpretaties van 
de islamitische wetgeving rond, bijvoorbeeld, het onder-
scheid tussen mannen en vrouwen of tussen gelovigen 



47

islamofobie bestaat niet

en ongelovigen. Tenzij je die kritiek enkel en alleen uit 
wanneer het om moslims en islam gaat natuurlijk.

Dat wil niet zeggen dat islamofobie en islamkritiek nooit 
overlappen. Integendeel. Drie componenten kunnen 
ervoor zorgen dat kritiek op islam islamofoob wordt. We 
zien die componenten ook terug bij andere vormen van 
racisme: historisch gegroeide hiërarchieën en beelden, 
essentialisering en generalisering.

De afkeer en vijandigheid ten opzichte van moslims is 
al eeuwen gangbaar in Europa. Variërend van beelden 
van de islam als valse religie, moslims als barbaren, mos-
limvrouwen die verleidelijk dan wel onderdrukt zouden 
zijn, enzovoort. We zien het allemaal terug in eeuwen-
oude geschriften over de islam en in het oriëntalistische 
discours over het Midden-Oosten zoals beschreven en 
geanalyseerd door Edward Said.23 

We kunnen niet stellen dat die afkeer en vijandigheid 
daarmee een essentieel kenmerk van Europese mensen 
over de eeuwen heen is. Immers, naast afkeer en vijan-
digheid was er ook voortdurend sprake van vreedzaam 
samenleven in Europa, uitwisseling en dialoog. Hoe die 
historische ideeën precies resoneren en bijvoorbeeld 
samenhangen met antisemitisme, is een thema waar echt 
nog meer onderzoek voor nodig is.24

Naast die historische component is cultureel essenti-
alisme cruciaal om te bepalen wanneer kritiek op islam 
islamofoob is. Culturele essentialisering zorgt ervoor 
dat we mensen in essentie als culturele of religieuze 



48

Vijf Mythen over Islamofobie

subjecten bekijken op basis van onze eigen ideeën over de 
andere (al dan niet inferieur geachte) cultuur of religie. 
Ze worden als dragers gezien van een bepaalde cultuur 
of een bepaalde religie die van oorsprong in een bepaald 
gebied thuishoort en goed te onderscheiden is van andere 
culturen. Cultuur wordt op die manier iets waartoe je 
behoort en dat jouw essentie bepaalt. Die cultuur is dan 
een ‘ding’ op zich, iets dat jouw handelen verklaart los 
van de context. Het idee is dan met andere woorden dat 
het zijn en handelen van mensen volledig bepaald wordt 
door hun cultuur. Of preciezer: hun zijn en handelen 
wordt bepaald door het beeld dat sommigen over hun 
cultuur hebben.

Daar zit tegelijkertijd ook de derde component: met het 
beeld over islam worden grote groepen moslims over één 
kam geschoren. Soms wordt er een onderscheid gemaakt 
tussen gematigde/liberale moslims en radicale moslims, 
maar dit is nog steeds een generalisering over een enorm 
diverse groep van meer dan een miljard mensen. Daarbij 
is er sprake van selectieve en stereotype generalisering 
waarbij een moslim die iets goeds zou doen, niet repre-
sentatief is voor islam en moslims (maar bijvoorbeeld wel 
een voorbeeld van geslaagde integratie kan zijn) terwijl 
een moslim die iets slechts zou doen wel zou staan voor 
het grotere geheel. Deze selectieve over-generalisering 
zouden we hypergeneralisering kunnen noemen.

Naast cultureel/religieus essentialisme speelt ook bio-
logisch essentialisme een rol in relatie tot islamofobie. 



49

islamofobie bestaat niet

Amerikaanse onderzoeken naar zwarte moslims en 
Europese onderzoeken naar witte moslims, laten bij-
voorbeeld goed zien hoe witte en zwarte moslims op een 
andere manier met islamofobie te maken krijgen dan 
degenen die als Arabisch worden aangemerkt.

In relatie tot religiekritiek en racisme betekent dit het 
volgende: kritiek op religieuze doctrines, uitspraken en 
handelingen van religieuze leiders en leken is niet per 
definitie racisme. Maar wanneer die kritiek vertrekt 
vanuit essentialisering en generalisering wel – zeker als 
je dat doet met historisch gegroeide vooroordelen en ste-
reotypen. Als men dus op basis van een groepskenmerk 
(bijvoorbeeld: ‘moslim zijn’) mensen gaat behandelen en 
beoordelen, in plaats van op hun gedrag, dan zit men op 
het terrein van racisme. Misschien is het nog steeds ook 
te bestempelen als een vorm van religiekritiek, maar dan 
hebben we het wel over racistische religiekritiek.

Het punt is dus dat sommige vormen van kritiek even 
goed islamofoob en racistisch kunnen zijn. Of het nu 
onnadenkend wordt uitgebruld of als doordachte kritiek 
wordt bedoeld, het is en blijft een islamofobe uitspraak 
wanneer, bijvoorbeeld, iemand stelt dat bepaalde inter-
pretaties rond jihad bewijzen dat alle moslims altijd en 
overal agressief en gevaarlijk zijn en dat men ze bijgevolg 
anders moet behandelen dan anderen. Het is niet gewoon 
religiekritiek maar wel islamofobe religiekritiek wanneer 
iemand op generaliserende wijze stelt dat het Westen 
per definitie superieur is aan islam en dat westerlingen 



50

Vijf Mythen over Islamofobie

bijgevolg per definitie in elk opzicht superieur zijn aan 
moslims. Het is islamofobe kritiek wanneer iemand 
stelt dat er geen moskee mag komen omdat er al genoeg 
moslims voor te veel ellende hebben gezorgd. Het is 
islamofobe kritiek wanneer iemand stelt dat angst voor 
islam en alle moslims logisch of terecht is omdat er nu 
eenmaal moslims zijn die terroristische aanslagen plegen. 
Het is islamofobe kritiek wanneer iemand stelt dat de 
term islamofobie aanstellerij is omdat er andere moslims 
zijn die christenen en joden vervolgen. Het is islamofobe 
kritiek wanneer iemand stelt dat moslims moeten inte-
greren vanwege hun islam die hen per definitie ‘anders’ 
en ‘primitiever’ maakt. Het is islamofobe kritiek wanneer 
iemand stelt dat moslims minder rechten zouden moeten 
krijgen omwille van hun moslim zijn. Het is een isla-
mofobe kritiek wanneer iemand stelt dat een moslim 
liegt wanneer hij zegt dat islam in zijn ogen een religie 
van vrede is omdat volgens jouw interpretatie de islam 
dat niet zegt, omdat volgens jouw interpretatie islam per 
definitie op geweld uit is en omdat volgens jouw interpre-
tatie elke moslim die er anders over denkt bijgevolg geen 
‘echte’ of een ‘leugenachtige’ moslim is. Enzovoort.

Het gaat er bijgevolg niet om of je al dan niet kritiek 
hebt op islam. Sommige kritiek is racistisch of isla-
mofoob, andere niet. Het is racistisch of islamofoob 
wanneer men uitgaat van eeuwenoude generaliserende 
en essentialistische beelden van islam (als gewelddadig, 
barbaars, pre-modern/anti-modern, enz.) waaruit een 



51

islamofobie bestaat niet

hypergeneraliserend hiërarchisch onderscheid tussen 
moslims en andere burgers voortvloeit.

De uitingen van islamofobie

Naast legitieme uitingen van kritiek op de islam bestaan 
er in het maatschappelijke debat dan ook veel uitingen 
van islamofobe kritiek. Eén van die uitingen kan je de 
kop zien opsteken wanneer bepaalde problematische 
fenomenen consequent en als quasi vanzelfsprekend 
aan islam worden gelinkt. Een heel mooi voorbeeld 
daarvan is en blijft de wijze waarop de media en zoge-
naamde ‘experten’ net na de terreuraanslag van 2011 in 
Noorwegen (en vooraleer bekend raakte dat de dader 
Anders Breivik was) meteen speculeerden over het feit dat 
het een aanslag vanuit islamitische hoek zou zijn, al dan 
niet uitgevoerd door een groep als al-Qaeda. Die foutieve 
veronderstelling kon zich snel doorheen verschillende 
mediakanalen verspreiden omdat beweerd werd dat deze 
massamoord alle kenmerken vertoonde van een ‘typische 
islamitische terreuraanslag’.25

Vanwege die demonisering kan islamofobie zich soms 
ook uiten door verbale en fysieke aanvallen op personen 
die als ‘moslim’ en instituties die als ‘islamitisch’ worden 
gezien. Daarvan werden reeds enkele voorbeelden 
gegeven in de bespreking van de vierde mythe.

Islamofobie kan zich echter ook uiten in het beleid 
en de politiek. Wie als moslim bestempeld wordt, krijgt 



52

Vijf Mythen over Islamofobie

dan een andere behandeling en zijn/haar recht op gelijke 
behandeling wordt niet even nadrukkelijk verdedigd als 
bij anderen. In het integratiebeleid, bijvoorbeeld, kunnen 
gevoelens van aversie jegens moslims en islam gebruikt 
worden om een specifieke focus op moslims te rechtvaar-
digen waardoor zij meer dan anderen geviseerd worden 
en/of verplicht om hun ‘geïntegreerdheid’ te bewijzen – 
denken we maar aan allerhande hoofddoekverboden in 
verschillende Europese landen. Zulke beleidskeuzes vallen 
ook onder islamofobie. Even goed is het een kwestie van 
islamofobie wanneer moslims in de bureaucratie of in de 
rechtbank minder goed behandeld worden dan anderen, 
bijvoorbeeld bij aangifte van discriminatie.26 

Islamofobie uit zich dus heel concreet in het beleid, de 
politiek en het gerecht wanneer er een extra last op de 
schouders van moslims wordt gelegd die niet op anderen 
wordt gelegd. Het idee dat islamofobie niet bestaat omdat 
er geen discriminatie plaatsvindt van moslims omdat 
ze moslims zijn, blijkt dus evenmin houdbaar. Het is 
geen drogredenering, het is gewoon feitelijk fout. Net 
als vormen van discriminatie op basis van biologisch of 
cultureel racisme, net als vormen van discriminatie op 
basis van antisemitisme, bestaat discriminatie op basis 
van islamofobie wel degelijk.



53

islamofobie bestaat niet

Conclusie

Islamofobie is dus deels een kwestie van vooroorde-
len en stereotyperingen, maar ook deels een kwestie van 
interventies en categorisering door overheidsinstanties, 
politici en opiniemakers die moslims eruit pikken als een 
specifieke groep waarvoor specifieke maatregelen nodig 
zijn. Die concrete uitingen van islamofobie zijn voor een 
stuk gebaseerd op emoties (angst en haat), voor een stuk 
op religieuze en culturele stereotyperingen en stigma’s 
(‘islam is een vals geloof ’, ‘islam is strijdig met democra-
tie’ of ‘moslims zijn geen Nederlanders’) en voor een stuk 
op bepaalde vormen van machtspolitiek (‘dit is ons land’, 
‘onze manier van leven’). Maar in elk geval is islamofobie 
zeer reëel.





55

BESLUIT

In de Europese geschiedenis van racisme, zien we dat 
verschillende ideeën een rol speelden om de wereld in 
hiërarchische groepen in te delen: ideeën over de huids-
kleur van de ander (bijvoorbeeld, zwarte Afrikanen 
of rode ‘indianen’), ideeën over de religie en cultuur 
van de ander (bijvoorbeeld, niet-christelijk) en soms 
een mengeling daarvan (bijvoorbeeld, gele ‘moren’). 
Deze taxonomie kan, al naar gelang tijd en plaats, ook 
weer diverse betekenissen krijgen. Het idee dat bijvoor-
beeld joden en moslims niet-christelijk zijn, pakte in de 
geschiedenis voor beide groepen anders uit, maar die 
geschiedenissen zijn wel nauw met elkaar verweven. En 
ook ideeën over geografie speelden een rol. Zo werden 
en worden de verschillen tussen christelijk enerzijds en 
moslim anderzijds soms ook in termen van ‘Europees’ vs. 
‘niet-Europees’ vervat. In de Europese geschiedenis van 
racisme zien we dus een sterke verknoping van ideeën 
over biologische, geografische, religieuze en culturele 
kenmerken van groepen. Islamofobie is daar dan één 
manifestatie van. 



56

Vijf Mythen over Islamofobie

Na de analyse van de vijf mythen rond islamofobie mag 
het helder zijn dat een groot deel van de kritiek in het 
publieke debat op het begrip islamofobie volstrekte onzin 
is en/of zelf islamofoob van aard is. En zelfs al zouden 
er duizenden moslims in Europa zijn die niet-moslims 
aanvallen, dan nog is het een aantasting van de burger-
rechten van individuele moslims als die daden gebruikt 
worden om een onderscheid te maken tussen alle moslims 
en andere burgers (onder wie er ook een heel pak zijn die 
andere burgers aanvallen). Bij onderzoek naar islamo-
fobie gaat het dan ook niet zozeer om het beschermen 
van religie, maar om het beschermen van de burgerrech-
ten van iedereen en dus ook van moslims. Iedere andere 
suggestie is in feite onzinnig en, aangezien het al zo vaak 
is weerlegd, ook gewoon leugenachtig. Kritiek op islam is 
geen probleem zolang het niet neerkomt op het dehuma-
niseren van moslims en/of het maken van een essentiali-
serend en hypergeneraliserend hiërarchisch onderscheid 
tussen moslims en anderen.

Islamofobie en andere vormen van racisme

De wijze waarop moslims bejegend worden in het 
dagelijks leven, in beleid en in politieke retoriek, hangt niet 
alleen af van de betekenis die aan hun moslim-zijn wordt 
toegekend. Sterker nog, als de racialiseringsthese hout 
snijdt (d.w.z. als het inderdaad zo is dat de racialisering 
van moslims plaatsvindt op basis van een mengeling van 



57

Besluit

ideeën over hun religie, taal, cultuur, biologische en geo-
grafische kenmerken), dan moet de racialisering anders 
uitpakken voor witte moslims, moslims uit Indonesië, 
zwarte moslims, enzovoorts. Dat is ook precies wat er 
gebeurt. Het stigma van de islam werkt anders voor witte 
moslims, het werkt anders voor mannen dan vrouwen en 
het werkt anders voor hetero’s dan LGBTQIA+ moslims. 
Zo kan een witte moslim soms buiten de nationale morele 
gemeenschap geplaatst worden. (“Ben je Marokkaan 
geworden?” is bijvoorbeeld een frequente reactie die ze 
vaak toegeworpen krijgen.) LGBTQIA+ moslims hebben 
aan de ene kant dan weer te maken met intolerantie 
zowel onder moslims als onder LGBTQIA+ mensen. Aan 
de andere kant wordt de intolerantie onder moslims ten 
opzichte van LGBTQIA+ nogal eens gebruikt voor het 
versterken en legitimeren van islamofobie.

Islamofobe nuance: 
de mate van ongewenst verschil

In islamofoob gedachtegoed worden niet alle mogelijke 
culturele verschillen tussen moslims en andere burgers 
geproblematiseerd. De meeste mensen hebben bijvoor-
beeld weinig problemen met het feit dat veel moslims 
‘bismillah’ zeggen voor het eten. Het gaat om een selectie 
van verschillen die als ongewenst worden bestempeld. Het 
gaat eveneens lang niet altijd om absoluut verschil. Juist 
veel islamofobe retoriek kent een zekere schakering van 



58

Vijf Mythen over Islamofobie

ongewenst verschil. Bijvoorbeeld wanneer het gaat om 
het verschil dat vaak gemaakt wordt tussen gematigde/
liberale moslims en radicale moslims. Die eerste groep 
hangt dan weliswaar een religie aan die niet helemaal 
verenigbaar is met de Europese identiteit, zo is het idee, 
maar met integratie en de komst van een Europese islam 
zou dat oplosbaar zijn. De tweede groep daarentegen is 
anti-modern en niet integreerbaar, hoogstens nog via 
een anti-radicaliseringsbeleid. In meer populair spraak-
gebruik staat de eerste dan voor ‘een beetje moslim’ of 
‘hij is moslim, maar wel oké’ of ‘hij is moslim, maar niet 
zoals die terroristen’. En de tweede voor ‘erg moslim’. De 
eerste kan ‘erbij horen’ als hij/zij zich, telkens opnieuw, 
uitspreekt tegen aanslagen, telkens opnieuw bewijst dat 
hij erbij wil horen en ‘en zijn geloof voor zich houdt’. 
In beide gevallen wordt een stereotype beeld van islam 
gezien als bepalend voor moslims en een ideaalbeeld van 
de dominante, witte groep, is de maatstaf om te bepalen 
hoever iemand af staat van wat normaal en acceptabel 
zou zijn.

Dit is een manier van denken die zich uitstekend leent 
om het racistisch karakter van islamofobie te verhullen: 
‘we hebben niks tegen moslims, we hebben alleen iets 
tegen islam’ of ‘we moeten niet iedereen over één kam 
scheren, er zijn ook goede moslims’. Hier zit ook een 
surveillance-effect: veel moslims die actief zijn in het 
publieke debat of en activisme zijn zich uitermate bewust 
van de werking van deze oppositie tussen gematigd en 



59

Besluit

radicaal. Men checkt zichzelf dan ook voortdurend in uit-
latingen, kleding en non-verbale communicatie hoe men 
overkomt. Zoiets is bij uitstek ook geschikt om het ideaal-
beeld van de Westerse samenleving verder te versterken. 
Immers, als een moslim zich een goede burger betoont, 
dan is dat niet te danken aan de islam maar een teken 
van het feit dat die persoon zich van de islam bevrijdde 
doordat hij of zij zich aanpaste aan ‘onze manier van 
leven’. Niettemin, zelfs als men ‘ongevaarlijk’, ‘gematigd’ 
of ‘aangepast’ overkomt, dan nog ontstaat er soms een 
andere islamofobe reactie onder de meer radicale islamo-
foben. Dan roepen ze namelijk: “taqiyya!” (Zie de bespre-
king van de derde mythe.)

Islamofobie en gender

De betekenis die wordt toegekend aan de positie van 
de moslimvrouw is cruciaal om islamofobie te begrijpen. 
Niet alleen zijn vooral moslimvrouwen het doelwit van 
islamofobe agressie in het dagelijks leven, ze zijn ook het 
doelwit van specifieke wetten (denk aan een verbod op 
het dragen van een hoofddoek in publieke functies of het 
dragen van een gezichtssluier op publieke plaatsen). Het 
is een centraal aspect van de politieke retoriek. 

Enerzijds zien we dat islamofoob gedachtegoed de 
moslimvrouw als een onderdrukt wezen ziet. Deze ste-
reotypering wordt gebruikt om een ideaalbeeld van het 
Westen te (re-)produceren waarin vrouwen totaal vrij en 



60

Vijf Mythen over Islamofobie

geëmancipeerd zouden zijn. Het idee dat moslimvrouwen 
bevrijd moeten worden van de islam en de moslimman 
om hen, ‘net als ons’, te emanciperen, is een eeuwenoud 
beeld. Het werd reeds gebruikt om kolonialisme te legiti-
meren en wordt vandaag gebruikt om de War on Terror 
te legitimeren. Dit leidt ook tot paradoxale maatregelen: 
om de vrouw te bevrijden van de islam, wordt haar de 
verplichting opgelegd om zich van bepaalde kledings-
stukken te ontdoen. 

Anderzijds wordt de moslimvrouw gezien als een 
mogelijk gevaar, juist omdat bijvoorbeeld de hijab tot het 
symbool is gemaakt van ‘gevaarlijk verschil’ tussen islam 
en het Westen (waarbij die altijd als twee elkaar uitslui-
tende categorieën worden voorgesteld). Dit zien we met 
name in het geval van moslimvrouwen die een gezichts-
sluier dragen. Deze dubbele positie, zo laat Nadia Fadil 
zien,27 leidt ertoe dat moslimvrouwen zowel een machtige 
als een kwetsbare positie toebedeeld krijgen. Ze kunnen 
immers uitgroeien tot ‘de exceptionele geïntegreerde 
vrouw’ wanneer ze voldoen aan het ideaalbeeld van het 
Westen, ze kunnen het voorbeeld worden van mensen 
die breken met alle stereotypen over islam en vrouwen of 
ze kunnen als verraders van de bevrijding van de vrouw 
worden afgedaan. Deze reductie tot drie posities is ook 
een last. De capaciteit van vrouwen om zelf invulling te 
geven aan moslim-zijn, aan vrouw-zijn en aan andere 
identiteiten in het publieke domein wordt op die manier 
flink ingeperkt. Sterker nog, de preoccupatie met de 



61

Besluit

positie van de vrouw in de islam en met de bevrijding van 
de moslimvrouw, verhullen het racistische en seksistische 
karakter dat ten grondslag ligt aan allerlei verhandelingen 
over de onverenigbaarheid tussen Westen en de islam. 
Juist die preoccupatie draagt dan ook bij tot het normali-
seren van islamofobie.

Islamofobie en kritiek

Dat wil natuurlijk niet zeggen dat alle kritiek op het 
begrip islamofobie onterecht is of uit de lucht komt 
vallen. Er is ook onder serieuze onderzoekers discussie 
over de theoretische onderbouwing van het begrip en 
over de relatie met fenomenen als racisme, secularisering 
en securitisering. De laatste 10 jaar is er op dat vlak veel 
vooruitgang geboekt door studies als die van Ineke van 
der Valk in Nederland,28 Chris Allen in Engeland,29 en 
Abdellali Hajjat & Mohammed Marwan in Frankrijk.30 
Er werd een wetenschappelijk journal aan islamofobie 
gewijd31 en diverse vooraanstaande wetenschappelijke 
journals publiceerden er speciale thema-issues rond. 
Zeker ook door het werk van anti-islamofobie organi-
saties, zoals Baas Over Eigen Hoofd (BOEH), Collectief 
tegen Islamofobie en Discriminatie (CTID) en Stichting 
Meld Islamofobie, is er veel kennis bijgekomen. Maar dat 
er zo’n sterke discussie over het begrip bestaat, heeft niet 
enkel te maken met die discussies onder onderzoekers. 
Het heeft ook te maken met de wijze waarop het opduikt 



62

Vijf Mythen over Islamofobie

in het hevige debat over de positie van moslims en islam, 
racisme, sociale cohesie en nationale veiligheid.

Islamofobie wordt als term dus niet alleen verworpen 
vanwege conceptuele discussies waardoor er onduide-
lijkheid kan zijn over wat nu precies wel of niet tot isla-
mofobie gerekend kan worden, maar ook omdat er een 
discussie loopt in hoeverre discriminatoire opvattingen 
en gedragingen jegens moslims een probleem vormen.

Islamofobie en activisme

Deze bedenkingen brengen het dubbele karakter van 
de term islamofobie naar boven. Enerzijds is islamofobie 
(net als antisemitisme en antizwart racisme) een term 
die gebruikt wordt om processen van in- en uitsluiting 
te analyseren. Anderzijds is het een term (net als antise-
mitisme en antizwart racisme) die gebruikt wordt om te 
moraliseren en te mobiliseren: islamofobie moet (net als 
antisemitisme en antizwart racisme) aan de kaak gesteld 
en bestreden worden. Het politieke gebruik van de term 
is dus aanwezig bij zowel voorstanders als tegenstan-
ders van de term. Dat is een vraagstuk dat moeilijk op 
te lossen is. En deels ook onwenselijk is om op te lossen. 
Juist academici hebben een sterk privilege om dit soort 
moeilijke kwesties aan te kaarten, maar het is van belang 
daarbij de organisaties van moslims die zich bezighouden 
met de strijd tegen islamofobie niet over het hoofd te zien. 
Op z’n zachtst gezegd is het immers nogal vreemd om 



63

Besluit

over islamofobie te spreken zonder moslims te betrekken 
als deskundigen vanuit hun wetenschappelijke werk, hun 
activisme en hun eigen persoonlijke ervaringen. En net als 
bij antisemitisme en antizwart racisme leert de geschie-
denis ons ook dat het bestrijden van deze fenomenen 
door ze op de politieke agenda te krijgen, altijd alleen op 
het conto van de betrokken groepen zelf te schrijven is. 
Dat zaken als islamofobie, antisemitisme en antizwart 
racisme op de politieke agenda staan (hoe marginaal ook) 
is vrijwel nooit te danken aan witte onderzoekers en com-
mentatoren, maar altijd aan activisten uit die groepen 
zelf. Het op de agenda proberen krijgen van islamofobie is 
dan ook geen teken van slachtofferschap, maar een teken 
van mondigheid en emancipatie van een minderheid. Het 
ontkennen van islamofobie is daarentegen niets minder 
dan het ontkennen van de burgerrechten van moslims en 
een poging om activisten de mond te snoeren.

Naar een onderzoeks- en discussieagenda

Al maakt de vermenging van het analytische met het 
activistische de discussie soms ingewikkeld, het kan niet 
de bedoeling zijn dat dit (zelf)emancipatieproces in de 
kiem wordt gesmoord. Wel kan het misschien goed zijn 
om voortaan niet langer in discussie te gaan met mensen 
die vinden dat islamofobie begrijpelijk is, terecht is of 
onbestaand. In feite worden deze discussies al meer dan 
100 jaar gevoerd over antisemitisme, antizwart racisme, 



64

Vijf Mythen over Islamofobie

anti-sinti/roma racisme en islamofobie. Zulke discussies 
zijn verspilde tijd aangezien wetenschappelijke onder-
zoekers en activisten al lang veel verder staan. Dat wil 
natuurlijk niet zeggen dat we niet kritisch moeten kijken 
naar de manier waarop de term in de bredere debatten 
gebruikt wordt. Integendeel. Maar wanneer we dat doen, 
dan moeten we dat doen om verdere stappen te zetten 
en niet om ter plaatse te blijven trappelen. In plaats van 
steeds in dezelfde discussies verzeild te geraken over de 
zin of onzin van de term islamofobie, kunnen we beter 
onze (onderzoeks)energie steken in een verdere ver-
fijning van het begrip. Bij wijze van besluit volgen hier 
enkele suggesties daarvoor, in navolging van mijn Noorse 
collega Sindre Bangstad:32 

•  Het is belangrijk om te zien dat er variaties in isla-
mofobie zijn. De islamofobe teksten en handelin-
gen van sommige commerciële websites zijn anders 
dan die van politieke sites en ook weer anders dan 
we in beleid en politiek kunnen terugvinden of in 
de uitvoering van beleid. Een onderscheid in com-
merciële, politiek-populistische, extremistische, 
politiek-bestuurlijke en institutionele islamofobie 
zou daarom welkom zijn.

•  Islamofobie is geen exclusief Westers gegeven. We 
vinden het ook terug in bijvoorbeeld India, Birma, 
de Centraal-Afrikaanse Republiek en Brazilië. 
Meer discussie en onderzoek naar islamofobie in 



65

Besluit

vergelijkende zin (ook binnen Europa) zou meer 
inzicht geven in de wijze waarop de verschillende 
variaties van islamofobie in verschillende contexten 
werken.

•  Islamofobie staat zelden op zichzelf en gaat vaak 
gepaard met andere vormen van in- en uitsluiting 
zoals seksisme, antizwart racisme en vormen van 
xenofobie. Die verhouding dient beter onderzocht 
te worden. Enerzijds is islamofobie een vorm van 
racisme, maar anderzijds wijkt het wel degelijk af 
van antizwart racisme of antisemitisme.

•  De relatie tussen islamofobie, securitisering (een 
proces waarbij politieke en beleidsdebatten steeds 
meer gaan over het risico op onveiligheid, vaak in 
relatie tot islam) en secularisering (waarbij angst of 
afkeer voor religie in het algemeen een rol speelt) 
dient nader bekeken te worden. Het gaat hierbij 
om ontwikkelingen waarbij de positie van religie 
een rol speelt in termen van dreiging en sociale 
cohesie, maar die ook weer niet helemaal tot 
elkaar te herleiden zijn. Daarbij hoort dan ook de 
vraag in hoeverre islamofobie (maar bijvoorbeeld 
ook antizwart racisme) een integraal onderdeel is 
van een liberale samenleving, de natiestaat en de 
nadruk op consensus, sociale cohesie en veiligheid. 
Maar denk ook aan de mogelijke verweving van 
antiterrorisme en antiradicaliseringsmaatregelen 
met islamofobie.



66

Vijf Mythen over Islamofobie

•  Deels overlappend met het vorige punt: de relatie 
tussen islamofobie en secularisme dient eveneens 
van dichterbij bekeken te worden. De staat speelt 
een grote rol in de regulering van het religieuze 
leven en religieuze instituties. Deze regulering is 
voortdurend onderwerp van discussie en daarom 
ook nooit stabiel. Eén van de ontwikkelingen in 
de laatste decennia is dat politici in Europa steeds 
nadrukkelijker claimen dat Europa als geheel en/
of landen als België en Nederland ‘seculier zijn’. 
Seculier wordt daarmee ook een vorm van iden-
titeit en onderdeel van de identiteitspolitiek. Het 
is dan ook goed dat er de laatste tijd steeds meer 
aandacht is voor de wijze waarop secularisme zich 
verhoudt tot racisme in het algemeen en islamofo-
bie in het bijzonder en de samenhang tussen ras, 
religie en secularisme. 

Het verschijnsel islamofobie maakt duidelijk hoezeer 
racisme nog steeds aanwezig is in onze samenlevingen. 
Niet alleen bij extreemrechtse groepen en gewelddaden, 
maar ook in meer gematigde rechtse en linkse politieke 
kringen, in heden en verleden. Tevens maakt het helder 
dat racisme altijd legitimeringen kent om het plausibel, 
normaal en acceptabel te maken en om te verhullen dat 
het om racisme gaat. En een analyse van islamfobie maakt 
duidelijk hoezeer islam en het moslim-zijn deel uitmaakt 
van bredere racistische systemen zoals die zich ook 



67

Besluit

manifesteren in fenomenen zoals, bijvoorbeeld, zwarte 
piet en de weerstand tegen het anti-zwarte piet activisme. 
Veel problemen waar moslims mee kampen zien we dan 
ook terug bij andere groepen. De strijd tegen islamofobie 
en andere vormen van racisme is nu eenmaal een zaak 
voor iedereen.





69

NOTEN

1	 Kleis Jager, ‘Dit is een oorlog tegen onze vrijheid’, Trouw, 18-01-2015, 
https://www.trouw.nl/home/-dit-is-een-oorlog-tegen-onze-vrij-
heid-~ac638d0. Recent heeft Bruckner die stelling (deels) herzien 
en erkent hij wel de aloude wortels van de term islamofobie, hoewel 
hij de term nog steeds afwijst op grond van enkele argumenten die 
verder in dit boek behandeld worden. Zie: Pascal Bruckner, There’s 
No Such Thing as Islamophobia - Critique of religion is a fundamen-
tal Western right, not an illness, City Journal, 2017. https://www.
city-journal.org/html/theres-no-such-thing-islamophobia-15324.
html. 

2	 Corine Vloet, Waarom zelfcensuur escalerend werkt, 
Jalta, 28-01-2015, https://jalta.nl/binnenland/
waarom-zelfcensuur-escalerend-werkt/

3	 Maurice Delafosse, L’état actuel de l’Islam dans l’Afrique occidentale 
française, Revue du monde musulman, vol. XI, n°V, 1910, p. 53.

4	 Stanley A.Cook, Chronicle: The history of religions, Journal of Theo-
logical Studies, n°25, 1924, p. 101-109. 

5	 Georges C. Anawati, Dialogue with Gustave E. von Grynebaum, 
International Journal of Middle East Studies, vol. 7, n°1, 1976, p. 12

6	 Runnymede Trust, Islamophobia. A challenge for us all, 1997.

7	  Zie, bijvoorbeeld: Chris Allen. Islamophobia. New York, Ashgate, 
2010.



70

Vijf Mythen over Islamofobie

8	 Zie, bijvoorbeeld: Anya Topolski: “De joods-christelijke identiteit 

bestaat niet”. 2016, Nieuw Wij, https://www.nieuwwij.nl/interview/

anya-topolski-joods-christelijke-identiteit/ 

9	 ANP, Ophef in trein door verdachte mannen in djellaba, De 

Volkskrant, 1-11-2005, https://www.volkskrant.nl/binnenland/

ophef-in-trein-door-verdachte-mannen-in-djellaba~a677162/

10	 Zie: Wikipedia, Terrorisme in Nederland, https://nl.wikipedia.org/

wiki/Terrorisme_in_Nederland 

11	 Catherine Rampell, Ivy League economist ethnically profiled, interro-

gated for doing math on American Airlines, 07-05-2016, https://www.

washingtonpost.com/news/rampage/wp/2016/05/07/ivy-league-eco-

nomist-interrogated-for-doing-math-on-american-airlines-flight/

12	 Khaled Beydoun, American Islamophobia: Understanding the Roots 

and Rise of Fear, University of California Press, 2018. Beydoun heeft 

het over de volgende drie niveaus: private, institutionial en dialec-

tical. Hier worden de eerste twee aangevuld met politiek en wordt 

‘dialectical’ gezien als een kenmerk van alle drie bij elkaar en met 

elkaar.

13	 Voor een overzicht van nuttige kritiek hierop, zie: Cheng, Jennifer 

E. Chang, Islamophobia, Muslimophobia or racism? Parliamentary 

discourses on Islam and Muslims in debates on the minaret ban in 

Switzerland, 2015, in Discourse & Society, 26(5): 562–586. https://

doi.org/10.1177/0957926515581157 

14	 Belga, BBET had plannen om Filip Dewinter te vermoor-

den De Standaard, 12-09-2006 http://www.standaard.be/

cnt/b342497060912; Bvb, Vier BBET-leden krijgen celstraf-

fen, De Standaard, 07-02-2013. http://www.standaard.be/cnt/

dmf20140207_00968504



71

Noten

15	 Jonathan Githens-Mazer & Dr Robert Lambert (eds.), Islamophobia 
and Anti-Muslim Hate Crime: UK Case Studies, University of Exeter, 
European Muslim Research Centre, 2010.

16	 Vikram Dodd and Matthew Taylor, London attack: ‘Aggressive’ and 
‘strange’ suspect vowed to ‘do some damage’, The Guardian, 20-06-
2017, https://www.theguardian.com/uk-news/2017/jun/19/sever-
al-casualties-reported-after-van-hits-pedestrians-in-north-london

17	 Birmingham Live, Mohammed Saleem murder: ‘Race 
war’ student Pavlo Lapshyn faces life sentence, 25-10-2013 
https://www.birminghammail.co.uk/news/local-news/
mohammed-saleem-murder-race-war-6240691 

18	 Saldef, The First 9/11 Backlash Fatality: The Murder of Balbir Singh 
Sodhi, 30-082011, http://saldef.org/issues/balbir-singh-sodhi/; 
New York Times, 2012, Woman Is Charged With Murder as a Hate 
Crime in a Fatal Subway Push, 30-12-2012, http://www.nytimes.
com/2012/12/30/nyregion/woman-is-held-in-death-of-man-pus-
hed-onto-subway-tracks-in-queens.html 

19	 Jonathan M. Katz, In Chapel Hill, Suspect’s Rage Went Beyond a 
Parking Dispute, The New York Times, 03-03-2015, https://www.
nytimes.com/2015/03/04/us/chapel-hill-muslim-student-shootings-
north-carolina.html

20	 Steffen Winter, “Bloßer Hass”, Der Spiegel, 31-08- 2009, http://www.
spiegel.de/spiegel/print/d-66696028.html

21	 Sven Heitkamp, Polizei ermittelt wegen heimtückischen Mordes, Die 
Welt, 03-07-2009. https://www.welt.de/vermischtes/article4051592/
Polizei-ermittelt-wegen-heimtueckischen-Mordes.html

22	 Steven Erlanger, Muslim Woman Suffers Miscarriage After Attack 
in France, The New York Times, 18-06-2013, http://www.nytimes.
com/2013/06/19/world/europe/muslim-woman-suffers-miscarria-
ge-after-attack-in-france.html



72

Vijf Mythen over Islamofobie

23	 Edward Said, Orientalism, New York: Pantheon, 1978.

24	 Zie bijv.: James Renton & Ben Gidley (red.), Antisemitism and 
Islamophobia in Europe: A Shared Story?, London: Palgrave 
McMillan, 2017.

25	 Charlie Brooker, The news coverage of the Norway mass-killings 
was fact-free conjecture, The Guardian, 24/07/2011, https://www.
theguardian.com/commentisfree/2011/jul/24/charlie-brooker-nor-
way-mass-killings; Een mooi voorbeeld van de hier geschetste 
mediadynamieken kon je vinden op de voorpagina van The Sun van 
23 juli, zie: http://twitpic.com/5u6n2l 

26	 Zie bijvoorbeeld: Ahmed Marcouh, Politie bagatelliseert aangifte van 
discriminatie, Joop, 09/02/2014, https://joop.bnnvara.nl/opinies/
politie-bagatelliseert-aangifte-van-discriminatie 

27	 Nadia Fadil, Taming the Muslim woman: The Immanent 
Frame, SSRC, 24/05/2014, https://tif.ssrc.org/2018/05/24/
taming-the-muslim-woman/

28	 Ineke van der Valk, Dutch Islamophobia, Amsterdam: AUP, 2012.

29	 Chris Allen, Islamophobia, London: Ashgate, 2010.

30	 Abdellali Hajjat, Abdellali & Mohammed Marwan, Islamophobie. 
Comment les élites françaises construisent le “problème musulman”, 
Paris: La Découverte, 2013.

31	 Islamophobia Studies Journal. Zie: https://www.jstor.org/journal/
islastudj

32	 Sindre Bangstad, Islamphobia – What’s in a name?, sindre-
bangstad.com, 05/11/2014, http://www.sindrebangstad.com/
islamophobia-whats-in-a-name/







Over de auteur

Martijn de Koning is als antropoloog verbonden aan de Univer-
siteit van Amsterdam en aan de Radboud Universiteit Nijmegen. 
Zijn onderzoek naar islamofobie en hoe moslims daarmee omgaan, 
maakt deel uit van het door NWO gefinancierde onderzoekspro-
gramma Forces that bind and/or divide van de afdeling antropolo-
gie van de Universiteit van Amsterdam. Behalve onderzoek naar 
islamofobie houdt hij zich ook bezig met onderzoek naar (anti)
radicalisering, salafisme en activisme onder moslims. Hij houdt 
sinds 2000 een eigen blog bij: Closer (www.religionresearch.org/
closer).



Over Kif Kif

Kif Kif is een interculturele beweging die strijdt tegen racisme 
en voor gelijkwaardigheid. Kif Kif bouwt mee aan een solidaire, 
democratische en interculturele samenleving. Via kritische, sen-
sibiliserende, interactieve en educatieve initiatieven geeft Kif Kif 
mensen de instrumenten in handen om een andere stem te laten 
horen in het maatschappelijk debat over de interculturele samen-
leving. Kif Kif steunt op die manier actief individuen en groepen 
die uitgesloten worden van grondrechten of gediscrimineerd 
worden en versterken hen om zelf op te komen voor hun rechten.

Uit deze missie puurt Kif Kif de volgende algemene doelstellingen:

1.	 Woord maken: Kif Kif wil mensen de instrumenten in 
handen geven zodat ze hun stem kunnen laten horen in 
het maatschappelijk debat.

2.	 Woord geven: Kif Kif wil mensen de ruimte bieden op 
haar site, in cahiers, boeken en op debatten om hun stem te 
laten horen in het maatschappelijk debat.

3.	 Woord nemen: Kif Kif intervenieert op geregelde tijdstip-
pen in het maatschappelijk debat.

4.	 Woord doorgeven: Kif Kif stelt haar expertise inzake 
interculturaliteit ter beschikking van andere organisaties 
en creëert zo een multiplicatoreffect.

www.kifkif.be



Over de uitgeverij

Yunus Publishing publiceert boeken en essays rond religie, 
mystiek en politiek. Yunus Publishing werkt daarvoor vaak samen 
met andere organisaties. Eerdere uitgaven waren o.a. Soefisme 
Herzien, Mahatma Gandhi: spiritualiteit in actie (i.s.m. SPES-fo-
rum) en Islam, het evolutiedebat en beeldvorming (i.s.m. Kif Kif).

Op de hoogte blijven van toekomstige uitgaven
Indien u in de toekomst graag geïnformeerd wordt over de nieuwe 
publicaties of projecten van Yunus Publishing, wordt u vriendelijk 
verzocht om u via de website in te schrijven op de nieuwsbrief.

Contact
Alle opmerkingen, vragen of verzoeken kan u altijd doorsturen 
naar mail@yunuspublishing.org.

www.yunuspublishing.org



www.yunuspublishing.org
www.kifk if.be

Met de steun van


