VIJF MYTHEN OVER
ISLAMOFOBIE

Martijn De Koning

Yunus Publishing / Kif Kif



VIJF MYTHEN OVER ISLAMOFOBIE
Martijn de Koning

Versie 1.0

Yunus Publishing / Kif Kif

Antwerpen
2019

www.yunuspublishing.org
www.kifkif.be

Coverfoto © Reuters
Deze foto van een muur tegenover het Brusselse justitipaleis
werd op 26 oktober 2014 genomen door Frangois Lenoir.

ISBN (gedrukte versie): 978-94-926-8913-9
ISBN (epub): 978-94-926-8914-6

D/2019/12.808/1
NUR: 747,717

Deze uitgave werd mede mogelijk gemaakt
door de financiéle ondersteuning van

de Vlaamse overheid.

© Martijn de Koning

Niets uit deze tekst mag worden verveelvoudigd en/of openbaar gemaakt
door middel van druk, fotokopie, microfilm of op welke wijze dan ook zonder
voorafgaande schriftelijke toestemming van de auteur.









INHOUD

VOOTWOOIA ..ttt ettt ettt ettt e e ae s sae e 1

De eerste mythe:

islamofobie is een uitvinding van Khomeini ........cccoeeureunnce. 5

De tweede mythe:

islamofobie is angst voor de islam .........ccoceeeeerrcrncrrirrenreenn. 13
De derde mythe:
islamofobie is geen racisme want moslims zijn geen ras ...... 23
De vierde mythe:
islamofobie is niet dodelijK .........cccveueureueencrrencirencrrecrecreeeenees 37
De vijfde mythe:
islamofobie bestaat niet .......ccccooviveivininiinininicen, 45
BESIUIL .o 55






“If you need me to prove my humanity,

I'm not the one who's not human.”

Suhaiymah Manzoor-Khan






VOORWOORD

In de maatschappelijke debatten rond racisme en dis-
criminatie roepen weinig woorden zon hevige reacties
op als het woord ‘islamofobie’ Wanneer antiracistische
activisten het woord in de mond nemen om bepaalde
realiteiten aan te kaarten, krijgen ze dikwijls een behoor-
lijk verbale aanval over zich heen die er voor zorgt dat de
discussie nog moeilijk op een serene manier kan verlopen:
‘Islamofobie is geen racisme, want moslims zijn geen ras’;
‘Een fobie is een pathologische angst, maar vrees voor de
islam is heel begrijpelijk, kijk maar naar al die terreur die
door moslims wordt gepleegd’; ‘Met het woord islamo-
fobie probeer je mensen de mond te snoeren en kritiek
op de islam onmogelijk te maken’; ‘Het woord is een uit-
vinding van Khomeini om westerlingen te beschuldigen’;
‘Niemand wordt bij ons gediscrimineerd op basis van hun
geloof. Integendeel. Wij geven juist veel te veel toe aan de
islam’; ‘Islamofobie bestaat helemaal niet. Het is een her-
senspinsel van blinde islamknuffelaars die het paard van

Troje willen binnenhalen’



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

Dergelijke heftige reacties hoor je niet enkel aan de toog,
in verschillende varianten zie je ze ook terug in aller-
hande opiniestukken, tv-debatten en politiecke pamflet-
ten. En wie ermee geconfronteerd wordt, heeft niet altijd
spontaan tegenargumenten klaar. Velen voelen intuitief
dat er verschillende denkfouten gemaakt worden, maar
kunnen er niet meteen de vinger op leggen. Ze beseffen
dat de verschillende dimensies van de discussie dooreen
gehaspeld worden, maar krijgen doorheen de emotionele
hevigheid niet de tijd om even rustig een stap achteruit
te zetten, en het kluwen te ontwarren. Laat staan dat men
altijd de tijd krijgt om betwijfelbare ‘feiten’ op te zoeken
en na te gaan of ze wel met zoveel stelligheid kunnen
geponeerd worden.

Daarom is dit boekje zo cruciaal. Antropoloog Martijn
de Koning die zich reeds enkele jaren heel gericht met de
thematiek bezighoudt vanuit zijn academisch onderzoek
nam wel even de tijd om het kluwen te ontwarren. Hij
plaatst de verschillende dimensies van de discussie in het
juiste perspectief en laat de meest voorkomende denk-
fouten zien. In vijf heldere hoofdstukjes ontleedt hij
telkens één van de meest wijdverspreide mythes over isla-
mofobie. Door op die manier gestructureerd in te gaan
op elk van de aangehaalde voorbeelduitspraken en nog
vele andere, gerelateerde denkbeelden, zorgt hij voor een
emotionele ontlading van de discussies. Daardoor laat

hij duidelijk zien dat het begrip ‘islamofobie” wel degelijk



VOORWOORD

thuishoort in de hedendaagse maatschappelijke debatten
rond racisme en discriminatie.

Oorspronkelijk schreef Martijn deze teksten als afzon-
derlijke blogposts op zijn eigen blog (www.religionrese-
arch.org/closer). Vanuit Kif Kif zagen we echter wat voor
een kracht het geheel in zich droeg. Daarom besloten we
ze in samenwerking met Martijn wat bij te schaven, van
recente info te voorzien en, waar nodig, wat verder uit
te werken. We maakten er eerst een dossier van op onze
website (www.kifkif.be) maar wilden het van meet af aan
ook in boekvorm te publiceren.

Met deze publicatie hebben we dan ook twee doelstel-
lingen voor ogen.

In de eerste plaats willen we een breed publiek voorzien
van de meest fundamentele feiten en argumenten.
Daarom kozen we voor een toegankelijk en kort-maar-
krachtig overzicht. Geen grootse theorieén of uitvoe-
rige bespiegelingen, maar een vertaling van academi-
sche inzichten en concrete voorbeelden die eenieder kan
bovenhalen wanneer je met familie, kennissen of collega’s
in een discussie over de thematiek terecht komt.

In de tweede plaats willen we het maatschappelijke
debat over islamofobie op een hoger niveau tillen door
een soort ‘basisnorm’ van het debat in kaart brengen. Alle
opiniemakers, beleidsverantwoordelijken en politici die
zich telkens opnieuw fel uitspreken tegen het gebruik van

de term, behoren zich eerst te verantwoorden tegenover



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

deze basisnorm. Dit boekje maakt immers meer dan
duidelijk dat het niet louter een kwestie is van persoon-
lijke meningen. Er zijn een aantal concrete realiteiten en
logische vertrekpunten die we allen onder ogen moeten
zien om het debat op een zinnige manier verder te zetten.
In zekere zin diskwalificeert men zichzelf voor een verder
rationeel gesprek over de thematiek wanneer men er
toch steevast voor kiest om deze concrete realiteiten en
logische vertrekpunten te negeren of te ontkennen. Het
heeft nu eenmaal geen zin om telkens opnieuw in cirkels
te draaien.

Het is dan ook onze oprechte hoop dat dit boekje de lat
voor het debat wat hoger kan leggen.

Jonas Slaats,
Stafmedewerker Kif Kif,
21 maart 2019



DE EERSTE MYTHE:
ISLAMOFOBIE IS EEN UITVINDING
VAN KHOMEINI

Volgens sommigen zou het begrip ‘islamofobie’ in de
jaren zeventig van de vorige eeuw bedacht zijn door
ayatollah Khomeini, de toenmalige leider van de Iraanse
geestelijken. Door de term in te voeren zou hij geprobeerd
hebben om ieder debat over islam te blokkeren. Het zou
een poging zijn geweest om islamofobie gelijk te stellen
aan racisme en op die manier te criminaliseren. Begin
2015 beweerde iemand als de Franse schrijver en filosoof
Pascal Bruckner dat bijvoorbeeld tijdens een interview
met Kleis Jager in Trouw.' Tien dagen later deed freelance
journaliste Corine Vloet het nog eens dunnetjes over in
een opiniestuk op Jalta.nl.?

Een variant op deze ontstaansmythe luidt dat de term
islamofobie bedacht werd door de Organisatie Islamiti-
sche Samenwerking (OIC). Maar ook al hebben de OIC
en Iraanse geestelijken wel degelijk geprobeerd kritiek op
islam op allerlei manieren te weren, beide versies van dit
verhaal mogen we naar fabeltjesland verwijzen.



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

De historische oorsprong van de term

Zoals met vele termen is het wat onzeker waar de term
‘islamofobie’ voor het eerst gebruikt werd, maar men
vindt deze in ieder geval al terug in publicaties uit 1910.
Eén voorbeeld is het boek van Alain Quellien La politique
musulmane dans IAfrique Occidentale, een ander is een
artikel van Maurice Delafosse, Létat actuel de I'Islam dans
I'Afrique occidentale frangaise dat verscheen in Revue du
monde musulman.’ Delafosse ziet islamofobie als een
vorm van bestuur (of als een onderdeel van het bestuur)
van kolonies, dat berust op een onderscheid tussen
religies. Hij zet het begrip tegenover islamofilie. Quellien’s
bijdrage is een verkenning en analyse van de historische
en toenmalige vooroordelen tegenover islam als de vijand
van vooruitgang, christenen en het Westen.

Vaak wordt ook verwezen naar een boek uit 1918: La
vie de Mohammed, prophéte d’Allah, dat geschreven werd
door Etienne Dinet en Sliman Ben Ibrahim. Zij gebruik-
ten de term in dit en latere werken om de vijandigheid
van Europa tegenover islam te bespreken en de rol van
die ‘islamofoben’ aan de kaak te stellen. Dit oorspronke-
lijk in het Frans gepubliceerde werk werd naar het Engels
vertaald, maar de term islamofobie werd niet als zodanig
in die vertaling opgenomen. In het Engels duikt de term
voor het eerst op in wetenschappelijke studies in 1925 in
Journal of Theological Studies* (zonder verwijzing naar
het gebruik van de term in het Franse taalgebied) en



ISLAMOFOBIE IS EEN UITVINDING VAN KHOMEINT

later weer in 1976 in International Journal of Middle East
Studies.®

Het mag vanzelfsprekend zijn dat de term niet overal
hetzelfde betekent. De term wordt bijvoorbeeld ook wel
eens gebruikt om de angst van moslims tegenover islam
aan te geven en verwijst dus niet altijd naar de angst van
niet-moslims. Daarenboven is ook van belang dat reeds
in oudere teksten wordt aangegeven dat het argument
van islamofobie soms wordt ingezet om kritiek op islam
te blokkeren. De ontwikkeling van het begrip is dus erg
veelzijdig en niet altijd even helder, net zoals dat ook het
geval is voor termen als ‘homofobie’ en ‘antisemitisme’

Popularisering van de term

Als een term die specifiek verwijst naar vijandigheid
van niet-moslims ten opzichte van moslims en islam, lijkt
de term ‘islamofobie’ pas echt bredere ingang te vinden in
de loop van de jaren tachtig in Engeland. De opkomst van
de term loopt er parallel aan de sterke groei van het anti-
racistische discours uit die tijd. Dat discours focuste in
eerste instantie vooral op het racisme dat zwarte burgers
in Engeland ondervonden, maar stilaan werd ook de
focus op specifieke migrantengemeenschappen groter.
Britse Pakistanen, bijvoorbeeld, werden als ‘Asian’ geca-
tegoriseerd en later ook als ‘Muslim. De term islamofo-
bie droeg voor Britse moslims dan ook het voordeel in
zich dat men aan de ene kant de eigen ervaringen van



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

discriminatie kon invoegen in het gangbare antiracisti-

sche discours, maar aan de andere kant ook een aparte

positie kon claimen. Later, na de Rushdie Affaire in 1989,

werd de focus op moslims belangrijker en won de term

islamofobie verder aan populariteit, zeker toen het in

1997 opgenomen werd in een belangrijk rapport van de

Runnymede Trust.®

Dat rapport hanteert trouwens geen strikte definitie van

islamofobie, maar lijst een achttal criteria op die wijzen

op een islamofobe houding:

1.

De islam beschouwen als een monolithisch,
gesloten blok, statisch en niet in staat tot aanpas-

sing aan nieuwe situaties.

De islam beschouwen als afgescheiden en ‘anders,
zonder gemeenschappelijke en gedeelde doelen of
waarden met andere culturen, als een overtuiging
die niet wordt beinvloed door andere culturen en

die geen effecten heeft op andere culturen.

De islam als inferieur beschouwen aan het Westen
en afschilderen als barbaars, irrationeel, primitief

en seksistisch.

De islam voorstellen als gewelddadig, bedreigend,
steun verlenend aan terrorisme, actief en combat-

tief betrokken in een ‘botsing der beschavingen.



ISLAMOFOBIE IS EEN UITVINDING VAN KHOMEINT

5. De islam voorstellen als een politieke ideologie,
gebruikt voor politiek en militair gewin, die erop

uit is een islamhegemonie te vestigen.

6. Het radicaal afwijzen van kritiek vanwege de islam

op het Westen.

7. Vijandigheid jegens de islam als argument
gebruiken om discriminatie en maatschappelijke

uitsluiting van moslims goed te praten.

8. Vijandigheid jegens moslims als een natuurlijk en

gewoon verschijnsel aanvaarden.

Van belang is dat het rapport niet stelt dat iemand
meteen islamofoob is van zodra één van deze criteria
om één of andere reden op iemand van toepassing zou
kunnen zijn. Pas indien verschillende van deze criteria
sterk aanwezig zijn in de denkbeelden, motieven en
handelingen van individuen, groeperingen, instellingen
of overheden, kunnen ze als islamofoob geidentificeerd
worden.

In de twintigjarige geschiedenis van dit rapport zijn er
diverse kanttekeningen geplaatst bij de betekenis ervan,
bij de wijze waarop het islamofobie definieerde en, in het
bijzonder, bij de nadruk die erin gelegd wordt op irra-
tionele angst. Zo werd onder andere aangekaart dat de
definitie te veel op islam gericht zou zijn waardoor het
onderscheid tussen ‘kritiek op islam’ en ‘islamofobie’
onduidelijk zou worden. De focus op angst zou te beperkt



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

zijn en het idee van irrationaliteit irrelevant.” De heden-
daagse wetenschappelijke discussies staan nu dan ook
verder en richten zich meer en meer op de verhouding
tussen ideeén over ‘ras’ en religie.®

Het moet voor schrijvers als Bruckner en Vloet
overigens niet zo moeilijk zijn geweest om dezelfde infor-
matie op te diepen via Google. Diverse Franse en Engelse
sites vermelden dezelfde feiten. Het kost misschien alleen
wat moeite om de oorspronkelijke bronnen te achterha-
len. Maar of het nu veel moeite kost of niet, blijkbaar is
het vooral gemakkelijk om dit alles achterwege te laten
of eenvoudigweg niet op zoek te gaan - of, wanneer ze er
zich wel bewust van zijn, de genuanceerde complexiteit
van het geheel in interviews en korte opiniestukken ach-
terwege te laten.

Het is ook niet voor niets dat schrijvers die beweren
dat islamofobie door Khomeini of het OIC is uitgevon-
den nooit een equivalent van dat woord in het Arabisch
of Farsi geven. Dat bestaat namelijk niet. Er bestaan wel
termen die erop lijken (en meestal komen die neer op
vijandigheid ten opzichte van islam), maar als Khomeini
en het OIC gebruik hebben gemaakt van de term isla-
mofobie, dan hebben ze zich daarvoor gebaseerd op een
Europees woord dat reeds in gebruik was. In elk geval
was Khomeini als achtjarige in 1910 vast met heel andere
dingen bezig toen Europese academici het woord voor

het eerst gebruikten.

10



ISLAMOFOBIE IS EEN UITVINDING VAN KHOMEINT

De intentie achter de ontstaansmythen

Over de geschiedenis van de term valt natuurlijk nog
heel wat meer te zeggen, maar van belang is hier enkel
dat de term geen recente term is en helemaal niet werd
uitgevonden om kritiek op islam onmogelijk te maken.
De feitelijke historiek achter de term lijkt voor sommigen
echter niet van belang. Met het poneren van hun ont-
staansmythen hebben ze immers een heel ander doel.
Wanneer ze stellen dat de term ‘islamofobie’ verzonnen is
door Khomeini of het OIC, dan is dat veelal een opmaat
om vervolgens te stellen dat islamofobie niet bestaat, dat
het helemaal niet zo erg is en/of dat het een zoveelste
voorbeeld is van moslims die lange tenen hebben en geen
kritiek dulden op islam. Het aanhalen van foutieve ont-
staansmythen is bijgevolg vaak het begin van een langer
betoog om het hele begrip in de prullenmand te kunnen
gooien.

Zon betoog is natuurlijk problematisch. Want zelfs
indien het zo zou zijn dat de term ‘islamofobie’ soms
onterecht als verwijt gebruikt wordt of dienstdoet als
gespreksstopper, dan nog betekent dat helemaal niet
dat we de term volledig overboord moeten gooien. Een
evidente vergelijking kan dat snel duidelijk maken: al
gebruiken sommigen de term ‘antisemitisme’ als afweer
om elke kritiek op de staat Isra€l of het jodendom de

mond te snoeren, dan nog gaat niemand beweren dat

11



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

antisemitisme daarom onzin is, dat het niet bestaat of dat
antisemitische gevoelens terecht zijn.

12



DE TWEEDE MYTHE:
ISLAMOFOBIE IS ANGST
VOOR DE ISLAM

Vele tegenstanders van de term ‘islamofobie’ stellen het
voor als een woord dat zou wijzen op een vorm van angst.
Ofwel stellen zij dat er ten opzichte van een godsdienst
geen sprake kan zijn van een (medische) ‘fobie’ ofwel
stellen ze dat de vermeende ‘angst’ veeleer een terechte
bezorgdheid is. Het concept ‘islamofobie’ gaat echter
niet over een vorm van pathologische angst. Het woord
verwijst naar een veel ruimer fenomeen - waarbinnen
angstgevoelens slechts een onderdeel zijn.

Jammer genoeg wordt de term islamofobie ook door
voorstanders van dit concept vaak op een gelijkaardige
manier gebruikt. Ook zij zien het wel eens als een vorm
van irrationele angst voor islam net zoals mensen een
irrationele angst kunnen hebben voor hoogte, spinnen,
enzovoort. Om te verhelderen waarom dat problematisch

is, vertrekken we best vanuit een concreet voorval.

13



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

Een treinincident

Op 1 november 2005 worden twee mannen gearresteerd
in een internationale trein naar Amsterdam. De andere
passagiers hadden de politie gebeld. Ze verwezen naar het
‘Arabische uiterlijk’ en de ‘djellaba’s’ van de mannen. Ze
zouden zich verdacht gedragen hebben en meermaals een
wc ingegaan zijn met rugtassen. De trein werd stilgezet
en alle passagiers eruit gehaald. De twee mannen werden
gearresteerd en gemaskerd afgevoerd. Uiteindelijk bleek
het loos alarm. Er was helemaal geen sprake van een ter-
reurdreiging. Men liet beide heren dan ook terug vrij.’

Het incident vond echter plaats enkele maanden na de
aanslagen in Londen, bijna een jaar na de moord op Van
Gogh, ongeveer anderhalf jaar na de aanslagen in Madrid
en wat meer jaren na Casablanca, Bali en 9/11.

Opvallend genoeg staat dit incident nog steeds op
enkele plaatsen genoteerd als ‘terrorisme gerelateerd
incident; zoals bijvoorbeeld op de Wikipedia-pagina over
‘Terrorisme in Nederland’'® Het zou nochtans beter geca-
tegoriseerd worden als een manifestatie van islamofobie.

Is hier sprake van een irrationele angst? Jazeker, want er
was niks aan de hand. Net zoals er niets aan de hand was
toen een ‘Midden-Oosters uitziende’ man in mei 2016 in
de VS van zijn vliegtuig werd gehaald en als terreurver-
dachte ondervraagd werd. De passagier die naast hem zat
had de crew immers geinformeerd over ‘de heel eigen-
aardige tekens’ die de man op zijn tablet noteerde. Het

14



ISLAMOFOBIE IS ANGST VOOR DE ISLAM

bleek uiteindelijk om een Italiaanse topprofessor te gaan
die zijn wiskundige formules van een differentiaalverge-
lijking uitwerkte om ze wat later op een lezing te presen-
teren.' (Dit laatste laat trouwens ook goed zien dat het er
niet om gaat of iemand daadwerkelijk moslim is, maar
wel dat hij of zij het label ‘moslim’ opgeplakt krijgt en in
het ‘islamhoekje’ wordt gestopt.)

Maar zelfs al is hier sprake van irrationele angst, wil dat
meteen ook zeggen dat de passagiers op de trein en op
het vliegtuig islamofoob waren? Dat zou logisch kunnen
lijken gezien het feit dat het woord fobie op zich verwijst
naar overmatige (irrationele) angst en gezien het feit dat
de Runnymede Trust, die de term islamofobie populair
maakte, het eveneens omschrijft als een vorm van atkeer
van islam. Nochtans gaat het bij islamofobie niet, of toch
niet alleen, om een psychologische angst. Net zoals bij
homofobie en xenofobie kan angst een reéle factor zijn,
maar gaat het om heel wat meer.

Islamafobie als
sociaal-maatschappelijk fenomeen

Het is interessant dat dezelfde semantische discussies
meestal niet gevoerd worden over termen als homofobie’
en ‘xenofobie’ Over het algemeen wordt immers spontaan
begrepen en aanvaard dat het om sociale fenomenen
gaat. Bij islamofobie ligt dat blijkbaar moeilijker, hoewel
het om gelijkaardige dynamieken gaat. Islamofobie is

15



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

dus niet zozeer een kwestie van individuele psychologi-
sche angst maar wel van sociale angst. Het is een soort
sociale paniek waarbij en waardoor bepaalde intolerante
en gewelddadige handelingen van bepaalde moslims als
typisch en essentieel voor islam worden gezien. Deze
stereotype en stigmatiserende definitie van islam wordt
vervolgens van toepassing verklaard op alle moslims of
mensen die daarvoor aangezien worden. Dat leidt er tot
slot toe dat sommige burgers en beleidsmakers zeer wan-
trouwig, afkerig of zelfs discriminerend omgaan met de
moslims in de samenleving.

Persoonlijke angst is dus slechts een deel van het
fenomeen. Het gaat om een maatschappelijke afkeer en
vijandigheid ten opzichte van een eenzijdig en stigmati-
serend beeld van islam en het idee dat die versie van islam
alle ‘problematische’ handelingen en gedragingen van
moslims zou verklaren omdat zij slechts zouden doen wat
die stigmatiserende invulling van islam hen voorschrijft.
Die stigmatiserende invulling wordt daarbij gebruikt om
een onderscheid te maken tussen een wij-groep en een
zij-groep. Meer specifiek gaat het om een beeldvorming
waarbij een rooskleurig ideaalbeeld wordt geschetst van
die wij-groep als een groep die vrijheidslievend is, nooit
onschuldige burgers aanvalt, tolerant is, geémancipeerd
en niet gewelddadig, terwijl de zij-groep van moslims
als precies het tegenovergestelde wordt afgeschilderd. Zo
worden moslims niet alleen als ‘anders’ gezien, maar ook

als ‘slechter’. Of in ieder geval wordt de islam als ‘slechter’

16



ISLAMOFOBIE IS ANGST VOOR DE ISLAM

omschreven - moslims die niet aan deze stigmatiserende
definitie van islam voldoen zijn in deze optiek dan ‘slechte
moslims’ (want ze doen niet wat de islam hen zogezegd
in realiteit voorschrijft) en ‘goede geintegreerde burgers’
(doordat ze net als ‘wij zijn).

Islamofobieis dus geen psychologische term die iemands
gemoedstoestand beschrijft, maar wel een wetenschappe-
lijke en activistische term die specifieke maatschappelijke
processen van in- en uitsluiting ten opzichte van moslims
beschrijft. Zoals het eerder aangehaalde voorbeeld van
de als terrorist gepercipieerde Italiaanse wiskundeprofes-
sor duidelijk maakte, beperkt dergelijke islamofobie zich
daardoor uiteindelijk ook niet tot ‘moslims. In de beeld-
vorming worden moslims die terroristische acties plegen
immers niet altijd met specifieke religieuze elementen
geassocieerd, maar wel met sterk uiterlijke kenmerken
zoals hun kleding, hun baard of hun vreemde (al dan niet
Arabische) taal. Zo straalt de argwaan af op diegenen die
op de één of andere manier overeenkomsten vertonen
met dit stereotype.

Na 9/11 is het politieke debat over moslims en islam
steeds meer gedomineerd door thema’s als geweld en
intolerantie. Er is vrijwel geen enkele politieke partij die
‘het samenleven met de islam’ niet als een maatschap-
pelijke kwestie beschouwt. En het is slechts binnen die
context dat de actie van de medepassagiers in de Neder-
landse trein en op het Amerikaanse vliegtuig begrijpe-

lijk worden. Want wanneer mensen voldoen aan het

17



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

stereotype beeld van de ‘haatbaard’ zoals dat te pas en te
onpas door politiek en media wordt verspreid, roepen de
gedragingen van mannen die op één of andere manier
aan dat beeld voldoen, het idee op dat zij wel eens gevaar-
lijke terroristen zouden kunnen zijn — met als gevolg dat
de passagiers ook vinden dat zij in actie moeten schieten
om een mogelijke terreurdaad te voorkomen.
Islamofobie is dus geen woord voor een pathologische
angst voor islam als religie, het is geen woord dat kritiek
op islam wenst te criminaliseren en het is geen woord
dat de individuele atkeer van moslims die terroristische
daden verrichten, wenst te problematiseren. Het is wel
een woord dat probeert te verwijzen naar het geheel van
vooroordelen, stereotypen en discriminaties die moslims
te beurt vallen omwille van een eenzijdige, negatieve en
stigmatiserende invulling van hun religieuze traditie.

Angst als legitimering

Volgens sommigen zijn de hierboven beschreven ste-
reotyperingen en sociale angsten ook terecht. Ze stellen
dan dat islamofobie niet bestaat aangezien afkeer van
en bezorgdheid over de islam nu eenmaal logisch is en
helemaal niet irrationeel. Of — vanuit een gelijkaardige
redenering - stellen ze dat islamofobie wel bestaat maar
‘met recht en reden’ omdat men nu eenmaal bang moet
zijn voor de islam. Daarbij wordt dan (opnieuw) verwezen
naar allerlei gewelddadigheden en andere vormen van

18



ISLAMOFOBIE IS ANGST VOOR DE ISLAM

intolerantie door moslims. Vervolgens gaat men die
agressie toeschrijven aan de essentie van islam, waardoor
het meteen ook afstraalt op alle andere moslims.

Sommigen maken daarbij echter wel een onderscheid
tussen gedachten en daden: afkeer van islam is volgens
hen oké, maar vandalisme van moskeeén of het fysiek
aanvallen van moslims keuren ze af. Diegenen die wel
tot dergelijk gedrag overgaan zien ze echter als gekkies
of als extremisten die verder niets te maken hebben met
de negatieve beeldvorming en de maatschappelijke angst
voor islam.

Interessant is natuurlijk dat deze laatste groep in de
eigen visie op islam een ogenschijnlijk tegenstrijdige
positie inneemt. Enerzijds, wanneer sommige moslims
bepaalde daden stellen (bijvoorbeeld zich aansluiten bij
een extremistische groepering) toont dat volgens hen
meteen aan hoe slecht islam op zich is en, bijgevolg,
hoezeer islam een impact heeft op het handelen van alle
andere moslims. Moslims en islam worden dus duidelijk
aan elkaar gekoppeld. Anderzijds echter, koppelt men de
stigmatisering van moslims niet aan geweldsdaden tegen
moslims. De haatzaaierij over islam heeft volgens hen
dus geen gevolgen op concreet en problematisch gedrag
waarmee sommigen uit de wij-groep de ‘islamitische
anderen’ uit de zij-groep viseren.

Maar indien het aanwakkeren van angst voor de islam
geen concrete gevolgen zou hebben, dan kan je je natuur-

lijk afvragen waarom men dan precies zoveel moeite

19



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

doet om kritiek uit te oefenen op islam en haat te zaaien
tegenover één specifieke gemeenschap. Of is men er dan
van overtuigd dat het aanwakkeren van aversie tegen de
islam alleen gevolgen heeft die men als positief waardeert
en dat er op één of andere manier geen negatieve gevolgen
mee verbonden zijn?

Dus opnieuw: islamofobie is geen ‘individuele patho-
logie’ maar wel een sociaal fenomeen dat ook concrete

maatschappelijke gevolgen heeft — en vaak zeer nefaste.

Naar een definitie

Onder academici die zich op de thematiek richten,
bestaat er behoorlijk wat meningsverschil over de wijze
waarop men islamofobie specifiek moet definiéren. Niet
iedereen kwalificeert het bijvoorbeeld als een vorm van
racisme en sommigen leggen een sterke nadruk op het
belang van de secularisering die ervoor zorgt dat de
positie van religie per definitie verandert. Maar hoe het
ook zij, onderzoekers zijn in elk geval al lang afgestapt
van het idee dat het (alleen) gaat om een pathologische
angst. En doorheen de vele definities kan men toch ook
een behoorlijk stevige rode draad opmerken.

Over het algemeen komen deze definities binnen de
Europese context immers hierop neer: islamofobie is het
maken van een hiérarchisch onderscheid tussen Europea-
nen en moslims op basis van een historisch gegroeide stig-
matiserende, generaliserende en essentialistische definitie

20



ISLAMOFOBIE IS ANGST VOOR DE ISLAM

van islam, waarbij moslims op basis van die definitie over
hun religie geproblematiseerd worden. Dit laatste kan
betekenen dat ze als minderwaardig worden gezien, als
onverenigbaar met ‘onze’ cultuur, als een bedreiging voor
de sociale cohesie, enzovoort. Islamofobie manifesteert
zich op drie niveaus, zoals onder andere de Amerikaanse
jurist Khaled Beydoun laat zien in zijn boek American
Islamophobia:"

1. Alledaags: Alle vormen van discriminatie in het
dagelijks verkeer (zoals op het werk, op straat en
op school); vijandige sentimenten; verbale en
tysieke agressie door individuen tegen moslims en
individuen die als moslim gezien worden; verbale
en fysieke agressie tegen de instituties, religieuze
faciliteiten, en/of eigendommen van moslims en

moslimgemeenschappen.

2. Institutioneel: Alle vormen van discriminatie tegen
moslims ten gevolge van of door middel van een
beleid door overheden en het bedrijfsleven. Hierin
past ook het verminderen en ontnemen van de
grondrechten van moslims. De meest extreme
variant betreft staatsbeleid om moslims angst aan
te jagen, ze te interneren en/of te verdrijven en/of
te doden.

3. Politiek: Alle vormen van discriminerende retoriek
die zich expliciet of impliciet op moslims richt,

inclusief het uitzonderen van moslims van andere

21



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

bevolkingsgroepen, en/of het mobiliseren van
andere burgers tegen moslims. Hieronder vallen
ook oproepen tot geweld tegen moslims of tegen
mensen die worden aangezien voor moslims. In de
meest extreme gevallen gaat het hier om vormen
van collectief geweld om moslims angst aan te
jagen en/of te verdrijven en/of te doden.

Tussen deze drie niveaus bestaat voortdurend uitwisse-
ling. Zo kan de politieke retoriek alledaagse vormen van
islamofobie versterken, beide kunnen gevolgen hebben
voor het beleid van de overheid of bedrijven en dit kan
weer gevolgen hebben voor de politieke retoriek.

22



DE DERDE MYTHE:
ISLAMOFOBIE IS GEEN RACISME
WANT MOSLIMS ZIJN GEEN RAS

Wanneer iemand stelt dat ‘islamofobie geen vorm van
racisme is omdat moslims geen ras zijn, maar aanhangers
van een specifiek geloof’, dan is zo'n opmerking eigenlijk
slechts zinnig als men daadwerkelijk gelooft dat we
mensen kunnen onderverdelen in duidelijk van elkaar te
onderscheiden rassen. Men stelt dan immers dat racisme
enkel van toepassing kan zijn wanneer men op anderen
neerkijkt of hen discrimineert omwille van hun raciale
kenmerken. Het idee dat mensen in rassen kunnen onder-
verdeeld worden is, wetenschappelijk gesproken, echter
allang achterhaald. Maar waarom wordt zon uitspraak

dan toch zo vaak herhaald?

Drie boodschappen
die in deze mythe verscholen zitten

Het standpunt ‘islam is geen ras’ kan op drie manieren

begrepen worden.

23



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

Allereerst houdt het een veroordeling in van racisme
zelf. Het is tegenwoordig in brede kring nu eenmaal niet
geaccepteerd om racistische standpunten te uiten. Het
idee dat racisme niet door de beugel kan is sterk gein-
ternaliseerd waardoor mensen beledigd zijn wanneer hen
gezegd wordt dat ze racistische uitspraken doen. Wanneer
men stelt dat ‘islamofobie geen racisme’ is, probeert men
zichzelf bijgevolg te vrijwaren van ‘racismebeschuldi-
ging’ door te verduidelijken dat het ‘om iets anders gaat’
(zoals, bijvoorbeeld, om godsdienstkritiek). Dit komt
mede doordat veel mensen denken dat racisme alleen te
maken heeft met discriminatie op basis van lichaamsken-
merken zoals huidskleur en dat discriminatie naar aanlei-
ding van toegeschreven religieuze of culturele kenmerken
bijgevolg geen racisme kan zijn.

Ten tweede bevestigt het impliciet de moderne opvatting
dat religie een kwestie van vrije keuze is. Moslims kiezen
voor islam en, zo veronderstelt men, dat is een slechte
zaak want moslims en islam (in hun abstracte, gegenerali-
seerde geheel) staan op gespannen voet met ‘onze cultuur’
Anders gezegd: door te kiezen voor islam, kiezen ze tegen
integratie. Meer nog, door te kiezen voor islam, bedreigen
ze onze cultuur met islamisering. Dat laatste ziet men dan
als een bijzonder slechte zaak aangezien ‘de eigen cultuur’
beter en superieur is.

Dat is in wezen natuurlijk een paradoxale opvatting.
Aan de ene kant beschouwt men de eigen cultuur als

evident superieur aan islam, maar tegelijkertijd is die

24



ISLAMOFOBIE IS GEEN RACISME WANT MOSLIMS ZIJN GEEN RAS

cultuur ook zeer kwetsbaar ten opzichte van diezelfde
islam. Om dat aan te tonen worden meestal voorbeelden
gegeven van zaken als eerwraak, vrouwenbesnijdenis en
andere vormen van geweld, intolerantie en vrouwenon-
derdrukking die typisch zouden zijn voor islam. Wanneer
mensen kiezen om moslim te zijn, zouden ze bijgevolg
ook snel voor dat soort zaken kiezen.

Dat brengt ons meteen tot een derde element, namelijk
de opvatting dat datgene wat moslims doen het resultaat
is van die islam, ongeacht de geloofsbeleving en -praktijk
van het individu zelf. Niet hun raciale kenmerken maar
hun geloofsovertuiging zou hen daar per definitie toe
brengen.

Ook dit is een paradoxale opvatting: enerzijds wordt
islam gezien als kwestie van vrije keuze, anderzijds
worden de labels ‘islam’ en ‘moslims’ zo ingevuld dat de
concrete opvattingen en praktijken van moslims er totaal
niet toe doen - behalve dan de opvattingen en praktijken
van sommige moslims die het negatieve beeld bevestigen,
want die worden telkens opnieuw aangehaald om aan te
tonen dat bijna alle moslims zo zijn.

We doen er goed aan om deze paradoxen rond islam en
vrije keuze wat verder uit te spitten. Dat kan ons immers
helpen om tot de diepere kern van islamofobe discoursen
door te dringen.

25



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

Islam en vrije keuze

Het idee dat men ervoor kiest om al dan niet moslim
te zijn, wordt in debatten vaak naar voor geschoven om
aan te geven dat islamofobie daardoor een totaal andere
categorie zou zijn dan racisme, seksisme, xenofobie of
homofobie. Men kan er immers niet voor kiezen welke
kleur men heeft, of men vrouw is, of men uit het bui-
tenland komt, of men homo is. In het geval van racisme,
xenofobie en homofobie worden mensen bijgevolg
geviseerd en gediscrimineerd om sommige van hun
onvermijdelijke eigenschappen. Moslims daarentegen,
zouden veeleer een keuze maken voor een specifiek soort
‘ideologie’

Hoewel een dergelijk onderscheid tot op zekere hoogte
relevant is, ligt het in werkelijkheid toch een pak genu-
anceerder. Voor de maatschappelijke debatten over islam
en moslims, voor het beleid, en voor alledaagse vormen
van discriminatie doet het er immers niet veel toe wat
de positie van het individu is. Specifieke groepen zoals
Marokkaanse, Turkse en Iraanse Nederlanders worden
vaak als moslim gezien, deels op basis van hun familiale
herkomst, deels op basis van hun uiterlijk (huidskleur
of kleding), deels op basis van hun culturele gewoonten.
Met andere woorden, individuen worden als moslim
gedefinieerd en gemarkeerd doordat anderen speci-
fieke signalen als ‘islamitisch’ percipiéren. De lichamen

en gewoonten van individuen die tot bepaalde culturele

26



ISLAMOFOBIE IS GEEN RACISME WANT MOSLIMS ZIJN GEEN RAS

groepen behoren, worden daardoor als het ware met
een highlighter gemarkeerd en het woord ‘islam’ wordt
op hun voorhoofd geschreven. In de bespreking van de
tweede mythe verwezen we op dat vlak naar een bijzonder
tekenend voorbeeld van iemand die geen moslim is, maar
wel als moslim geviseerd werd.

Bij antizwart racisme gaat het om een selectie van ste-
reotyperende biologische en culturele ideeén over mensen
die het actieve ingrediént van racisme vormen. Daardoor
wordt de betekenis van huidskleur een stigma dat wordt
opgelegd. Bij islamofobie wordt het actieve ingrediént
van racisme vooral gevormd door een selectie van stereo-
typerende religieuze en culturele ideeén over kenmerken
van moslims. Hierdoor worden islam en moslimidentiteit
een opgelegd stigma.

Het idee van vrije keuze doet er op zon moment maar
heel weinig toe en is vaak een schijnargument. Dat merk
je ook aan andere facetten van het islamofobe discours.
Het is bijvoorbeeld een typisch islamofobe kritiek om te
stellen dat islam een zeer dwingende religie is, zeker voor
vrouwen aangezien zij uiterst sterk onderdrukt zouden
worden binnen de islam. Blijkbaar geldt het argument
van ‘vrije keuze’ dan plots niet meer, want vanuit zon
optiek is islam niet iets dat gekozen wordt maar veeleer
iets dat wordt opgelegd.

Daarenboven laat de geschiedenis ook zien dat zelfs
wanneer moslims zich bekeren tot, bijvoorbeeld, het

christendom, ze soms nog steeds slachtoffer kunnen

27



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

worden van systematische vervolging omdat ze voorheen
moslim waren en dat bijgevolg volgens de agressor ook
blijven. Dat was bijvoorbeeld zo tijdens en na de val van
Granada in 1492. Maar ook meer recent (en gelukkig
minder gewelddadig) zien we hoe men op gelijkaardige
wijze sommigen blijvend als ‘allochtoon” benoemt, ook
al zijn zij, hun ouders en soms zelfs hun grootouders in
Nederland of Belgié geboren. Hoe ‘autochtoon’ ze dus ook
zijn, toch worden ze nog steeds als ‘die vreemde anderen’
gecategoriseerd.

Het is daarbij tevens van belang dat de focus in het
publieke debat rond ‘integratie’ de laatste jaren sterk
verschoof naar islam en dat de woorden ‘allochtoon’
en ‘moslim’ soms als schijnbaar inwisselbare catego-
rieén worden gebruikt. Net zoals voor velen dus geldt
‘eens allochtoon, altijd allochtoon, geldt evenzeer ‘eens
moslim, altijd moslim’ De zelfdefinitie en de persoon-
lijke keuze van een individu doen er dan bitter weinig
toe. Dat individu wordt immers door anderen ingedeeld
in een welbepaalde groep en als lid van die groep
geproblematiseerd.

Het zijn bijgevolg nooit moslims die wel of niet bepalen
of zij onderdeel zijn van het integratie- of antiradica-
liseringsbeleid. Sterker nog, het doet er niet eens toe of
mensen zich identificeren met labels als ‘moslim’ Als
men afkomstig is uit specifieke landen (of als je ouders of

grootouders uit zon land komen) dan wordt men in het

28



ISLAMOFOBIE IS GEEN RACISME WANT MOSLIMS ZIJN GEEN RAS

beleid, het maatschappelijke debat en het alledaagse leven
aangesproken als moslim. Hoezo vrije keuze?
‘Keuze’ is hier dus niet het juiste sleutelwoord. ‘Macht’

is dat wel.

Islamofobie en macht

Het gaat bij islamofobie niet alleen om het idee van ras.
Het gaat ook niet louter om vooroordelen of stereotype-
ringen. Uiteindelijk gaat het vooral om macht. Het doet
er immers niet toe wat moslims van islam vinden of hoe
ze die in het concrete en dagelijkse leven wel of niet prak-
tiseren. Ze krijgen door sommigen sowieso een bepaalde
definitie van ‘islam’ en ‘moslim’ opgelegd die erop neer
komt dat islam in essentie anders zou zijn dan de eigen
(Nederlandse, Franse, Vlaamse, Europese, ...) cultuur.
Diegenen die er een dergelijke visie op na houden maken
bijgevolg een onderscheid tussen moslims en anderen op
basis van hun eigen veronderstellingen over de islam en
los van de invulling die vele moslims er zelf aan geven.

Het gaat bij islamofobie dus om een dominante groep,
die de macht heeft om een hiérarchisch onderscheid te
maken tussen die dominante groep en minderheden en
de laatste te viseren op basis van ideeén over islam die
vaak al eeuwenoude wortels hebben.

En daarmee zijn we wel degelijk terug op het terrein van

racisme.

29



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

Racisme

In racistische theorieén hebben biologische en culturele
(inclusief religieuze) argumenten altijd naast elkaar
bestaan. Na de Tweede Wereldoorlog werden biologische
argumenten naar de achtergrond gedrongen en werden
culturele argumenten juist versterkt. Maar of het nu met
biologische argumenten was of met culturele argumenten,
op basis van bepaalde angsten, symbolen, stereotyperin-
gen en doemscenarios schepte en schept racisme steeds
een verbeelding van ‘de ander’ die ‘ons’ zou bedreigen.

Racisme gaat dus om het racialiseren van verschil door
de dominante groep ten opzichte van de ondergeschikte
groep. Dat racialiseren hoeft echter niet per definitie te
gaan over ras in de strikt biologische betekenis. Het gaat
er wel om dat men a) mensen in categorieén indeelt; b)
dat men daarbij vooral aangeeft wat verschillen tussen
categorieén zouden zijn; c) dat we die verschillen als
logisch, natuurlijk en onveranderlijk zien en d) dat we die
verschillen vervolgens generaliseren over alle individuen
binnen die geracialiseerde groep heen.

Als je het debat over islam en zeker het programma van
de (extreem)rechtse populistische partijen — en soms ook
van andere partijen — analyseert, zie je dat steeds dezelfde

vier stappen worden gezet.

30



ISLAMOFOBIE IS GEEN RACISME WANT MOSLIMS ZIJN GEEN RAS

1. Een groep die divers is in opleidingsniveau, in
etnische herkomst en in politieke en religieuze

overtuiging krijgt één label opgeplakt.

2. Vervolgens wordt het gedrag van de mensen in
deze groep verklaard op basis van een doembeeld
van de islam, die per definitie intolerant, gevaar-
lijk, agressief en onverenigbaar zou zijn met het
ideaalbeeld van het liberale en/of joods-christelijke
Westen.

3. Daar wordt dan een negatief waardeoordeel aan
gehangen: achterlijk, geitenneukers, niet horend bij

3 >

ons.

4. Tot slot wordt voorgeschreven hoe er met deze
groep moet worden omgegaan: aanpassen,
uitzetten, de-islamiseren of doden.

Wanneer deze stappen maar genoeg herhaald worden,
leiden ze tot een a priori negatieve invulling van het label
dat wordt opgeplakt. Daarmee is de cirkel rond.

Kortom: een racistische visie gaat ervan uit dat mensen
die van een ander ‘ras’ of een andere cultuur zijn, ook ten
gronde anders zijn en anders handelen - en dat ‘we’ dus
ook anders met ‘hen’ moeten omgaan. Wanneer daarbij
de nadruk wordt gelegd op biologische argumenten, dan
spreekt men veeleer over de zuiverheid van het ‘witte’
of ‘blanke’ ras en wanneer de nadruk wordt gelegd op
cultuurargumenten dan spreekt men veeleer over ‘het

31



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

behoud van de eigen cultuur’ Racisme is dus een vorm
van macht uitoefenen over minderheden ten einde de
status quo te handhaven en die minderheden zo min
mogelijk toe te laten tot de eigen groep.

In het geval van islamofobie gaat het om exact dezelfde
dynamiek. Er wordt evenzeer een beeld geschapen van
‘de ander’ die ‘de puurheid’ van ‘de Westerse cultuur’ of
‘onze normen en waarden’ zou bedreigen. Vandaar ook
dat het participeren van islamitische burgers, bijvoor-
beeld door de bouw van een moskee als een vorm van
‘islamisering’ wordt geduid — wat negatief wordt bedoeld.
Een dergelijke participatie en integratie is geen oplossing
voor racistische politici en opiniemakers, maar juist het
probleem want het tast het ideaalbeeld van de witte domi-
nantie en cultuur aan. Islamofobie is daarmee, net zoals
antisemitisme, een vorm van racisme." Alleen tracht men
dat vaak te verhullen door te stellen dat het niet om bio-
logische kenmerken gaat, maar om religieuze. Wezenlijk
maakt dat nochtans niet uit. Net zoals je cultureel kan
racialiseren (soms wel en soms niet verbonden met een
vorm van biologisch racialiseren), kan je religieus racia-
liseren (soms wel en soms niet verbonden met een vorm

van cultureel en/of biologisch racialiseren).

Racisme onthennen

Door de mogelijkheid van racialisering aan de hand
van religieus-culturele kenmerken te ontkennen, kunnen

32



ISLAMOFOBIE IS GEEN RACISME WANT MOSLIMS ZIJN GEEN RAS

sommigen behoorlijk ongestraft allerlei generaliserende
opmerkingen maken over een grote groep mensen. Een
typisch voorbeeld daarvan is de wijze waarop men van
alle moslims gaat eisen om afstand te nemen van de ter-
reurdaden van een kleine groep. Want als ze dat niet doen,
zouden ze daarmee bewijzen dat alle moslims inderdaad
terreur goedkeuren. Met andere woorden, als moslim
geldt dan niet dat je onschuldig bent tot het tegendeel
bewezen wordt, maar word je per definitie als schuldig
gezien tenzij je zelf het tegendeel op één of andere
manier bewijst. Het gaat nog een stapje verder wanneer
sommigen beweren dat moslims die niet voldoen aan het
schrikbeeld dat over hen wordt opgehangen aan ‘tagiyya
doen, d.w.z. dat ze zich willens en wetens als ‘gematig-
der’ voordoen terwijl ze in realiteit radicaal zijn, maar dat
vakkundig wegsteken. Op zon moment gaat men immers
in de plaats van moslims beslissen wat zij denken en doen,
op basis van het eigen gegeneraliseerde beeld.

De stelling dat we in het geval van moslims niet
kunnen spreken over ‘ras’ en er dus ook geen sprake is
van racisme, past daarenboven binnen de post-raciale
conditie die dominant is in het denken over de Neder-
landse, Vlaamse of Europese identiteit. Deze post-raciale
conditie reduceert racisme enerzijds tot een focus op bio-
logisch verschil en anderzijds tot uitwassen in de geschie-
denis zoals slavernij en de Shoah. De veronderstelling
is dat onze samenleving daaraan voorbij is. Zo wordt

racisme in deze post-raciale conditie als een individuele

33



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

opvatting en een morele schuld gezien — met als gevolg
dat antiracistisch werk vooral opgevat wordt als een soort
beschuldigende moraalpolitie en als een kwestie van
gekwetste gevoelens die vandaag eigenlijk niet meer van
belang zijn. Immers, aangezien we racisme achter ons
gelaten hebben, is dat niet langer een groot maatschap-
pelijk probleem en slechts iets waar individuen zich aan
bezondigen. Dus als er al eens een racistische opmerking
valt, dan ‘was het maar een grapje’ of ‘een kwestie van
vrijheid van meningsuiting.

De stellingen ‘het was maar een grapje’ en ‘dat is vrijheid
van meningsuiting’ zijn dan ook veelal een poging om
antiracisme activisten de mond te snoeren. Er zit ook een
morele lading in: u begrijpt ‘onze’ cultuur niet, u bent niet
zo verlicht als wij en, vooral in het geval van islam: Zie
je wel! Islam en vrijheid van meningsuiting gaan dus niet
samen. De stellingen verdoezelen op die manier een pro-
blematische cirkelredenering: ‘we moeten nu eindelijk
eens het taboe op dit en dat doorbreken. Als je het daar
niet mee eens bent dan betekent dat dat je nog steeds
vast zit aan achterlijke ideeén Met andere woorden de
post-raciale verdediging is eigenlijk een manier om de
raciale hiérarchie te articuleren en te verdedigen.

Zodus: juist door te stellen dat islam geen ras is, gaan
sommigen individuen moslims racialiseren, maar dan
in religieus-culturele termen. Dat zorgt er ten slotte
ook voor dat politici en opiniemakers deze racialisatie

extra kracht kunnen bijzetten. Want aangezien racisme

34



ISLAMOFOBIE IS GEEN RACISME WANT MOSLIMS ZIJN GEEN RAS

vooral geassocieerd wordt met radicaal-rechts en met
de daarbij horende rabiate (op biologische argumen-
ten gebaseerde) uitingen over Joodse of zwarte burgers,
kunnen mainstream politici en opiniemakers dergelijk
extreemrechts gedachtegoed expliciet atkeuren terwijl ze
tegelijkertijd negeren dat racisme nog steeds een centraal
onderdeel is van de eigen Westerse natiestaat. Bewust
of onbewust, zien ze witte mannen als culturele norm
en vinden ze het vanzelfsprekend dat anderen zo veel
mogelijk aan deze culturele norm (moeten) voldoen. Zo
houden ook zij het beeld van de tolerante, vreedzame en
superieure witte burger in stand - en bijgevolg ook van
‘de andere’ als tegenpool.

Met andere woorden, inderdaad, moslims zijn geen ras.
‘Rassen’ bestaan niet, maar racisme wel. En islamofobie
kan heel adequaat geanalyseerd en benoemd worden als
een vorm van racisme gericht op moslims.

35






DE VIERDE MYTHE:
ISLAMOFOBIE IS NIET DODELIJK

Kamal Raza Butt, Marwa el-Sherbini,
Mohamed Aadan, Deah Shaddy Barakat,
Yusor Mohammad, Abu-Salha, Razan
Mohammed Abu-Salha, Sunando Sen,
Mohammed Saleem, Balbir Singh Sodhi,
Enver Simsek, Abdurrahim Oziidogru,
Stileyman Tagkoprii, Habil Kilig, Mehmet
Turgut, [smail Yasar, Theodoros Boulgarides,
Mehmet Kubagik, Halit Yozgat, Michéle
Kiesewetter, Hasan Dzananovi¢, Mucaad
Ibrahim...

Deze namen zullen slechts weinigen iets zeggen. Het is
echter een zeer onvolledige lijst van burgers die dodelijke
slachtoffers werden van racistisch geweld in de eerste
twee decennia van de 21%¢ eeuw, soms specifiek isla-
mofoob geweld. De laatste naam, Mucaad Ibrahim, is

van een driejarig jongetje dat werd vermoord tijdens de

37



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

terroristische aanslag op de Al Noor moskee in Christ-
church in maart 2019. In die aanslag vielen nog 49 andere
doden.

Nochtans wordt geregeld gesteld dat islamofobie niet
dodelijk is. Deze mythe is sterk gerelateerd aan de vorige
twee: aangezien er geen sprake zou zijn van een fobie,
maar slechts van legitieme angst voor islam - en er dus
geen probleem van racisme is, maar enkel religiekritiek
wordt geuit — kan het enkel een noodzakelijk onderdeel
zijn van het publieke debat dat discussie aanwakkert,
maar geen problematisch fenomeen. Hier zien we dus
opnieuw de paradoxale visie op de relatie tussen over-
tuigingen en individuen, die ook aan bod kwam in de
bespreking van de tweede mythe: islamitische geloofs-
overtuigingen zouden moslims per definitie intolerant en
gewelddadig kunnen maken, terwijl atkeer van de islam
en de overtuigingen die daaruit voortvloeien op de één of
andere manier geen gevolgen zouden hebben.

Ook onder moslims kan men het wel eens horen: ‘Hoe
lang moet het nog duren voordat er doden vallen?’ Nou,
die zijn er dus al.

Zeker in het licht van de bekende terreuraanslag door
Anders Breivik zijn dergelijke uitspraken bijzonder
opvallend. Weliswaar was die aanslag niet gericht op
moslims maar wel tegen islam zoals we in zijn manifest
kunnen lezen. Zijn aanslag op 22 juli 2011 in Noorwegen
richtte zich immers op jonge linkse mensen omdat deze

volgens hem veel te voorkomend waren ten opzichte van

38



ISLAMOFOBIE IS NIET DODELIJK

‘islamisering’ en multiculturalisme. Anders gezegd, hij
wilde hen doden omdat zij ‘het paard van Troje’ binnen-
haalden door zich niet voldoende tegen moslims af te
zetten.

In Duitsland hadden we dan weer de NSU met een serie
dodelijke aanvallen op Turkse Duitsers. In Belgié wou
de nazistische groepering Bloed, Bodem, Eer en Trouw
terreuraanslagen plegen en in de schoenen van moslims
schuiven om zo het land te destabliseren en een fascisti-
sche overname van de staat te verzekeren.'" In Engeland
waren er aanslagen op moskeeén,” een aanslag op mos-
keebezoekers in Londen'® en een dodelijke aanslag op
een man in Birmingham."” En in de VS werden zelfs een
Sikh en een Indiase Amerikaan gedood omdat ze voor
moslims werden aanzien.'®

Verder houdt het idee dat ‘islamofobie niet dodelijk
is’ ook weinig rekening met de ontwikkelingen buiten
Europa en de VS. Het islamofobe karakter van de etnische
zuivering in Birma tegen de Rohingya moslims spreekt
immers voor zich. Voor dit soort collectief geweld kunnen
we ook naar het recente verleden in Europa kijken: de
genocide in Srebrenica in 1995.

Niettemin wordt het islamofobe element in sommige
geweldsdaden geregeld ontkend. Dat wordt vooral
duidelijk wanneer we een aantal concrete voorbeelden
van meer nabij bekijken.

39



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

Parkeerproblemen en onenigheid
op een kinderspeelplein

Op 10 februari 2015 werden drie jonge moslims
vermoord door één van hun buren in Chapel Hill, een
stadje in de VS. Het was bijzonder opvallend hoe met het
hele gebeuren werd omgegaan, niet alleen in sommige
media maar ook onder bepaalde Amerikaanse politici en
in kringen die uitblinken in allerlei islamofobe argumen-
ten. Op heel wat plaatsen werd immers zo snel mogelijk
gesteld dat hier geen sprake was van een daad van islamo-
fobie en wel van een uit de hand gelopen geschil om een
parkeerplaats. Maar al was er ook effectief sprake van zon
geschil, dat betekent daarom niet dat er geen sprake was
van islamofobie. Moorden als deze zijn zelden eenduidig
en een dader heeft vrijwel altijd meerdere motieven om
specifiek deze slachtoffers uit te kiezen. Verschillende
elementen wezen er bijvoorbeeld op dat de man een
expliciete atkeer had van religie in het algemeen en in het
bijzonder van islam."” In dit geval een islamofoob motief
uitsluiten is dan ook zo goed als onmogelijk. Niet dat we
het daartoe moeten reduceren, maar op zijn minst spelen
zowel de ruzie rond de parkeerplaats als een islamofobe
houding een rol.

Hetzelfde geldt voor de moord op Marwa el-Sherbini.
Deze Duitse vrouw met Egyptische wortels werd in 2009
doodgestoken tijdens een proces in de Duitse rechtbank.
De dader en Marwa el-Sherbini waren in de rechtbank

40



ISLAMOFOBIE IS NIET DODELIJK

aanwezig omwille van een eerder dispuut op een kinder-
speelplein waar uiteindelijk ook de politie bij betrokken
werd. Aanvankelijk was er nauwelijks media-aandacht
voor het gebeuren en al helemaal niet voor het islamo-
fobe motief (behalve, bijvoorbeeld, in Egyptische media).
Wie de moord probeert te reduceren tot een uit de hand
gelopen geschil tussen twee burgers, moet echter ook een
plaats geven aan het feit dat de dader haar ‘moslimtrut;,
‘terrorist’ en ‘islamist’ had genoemd tijdens hun aanvaring
op het speelplein® en dat hij tijdens het proces rond dat
gebeuren — waarbij hij terecht stond voor laster - onom-
wonden zei dat ‘mensen zoals zij geen echte mensen
waren en men hen dus ook niet echt kon beledigen.”

Gewelddaden kunnen bijna nooit verklaard worden
door slechts één motief. Er is over het algemeen een
samenspel van meerdere motieven, aanleidingen en
gelegenheden. Dat is bij islamofobe fysieke aanvallen
en moorden net zo goed het geval. Verklaringen van
daders, slachtoffers en getuigen daarover zijn ook zelden
eenduidig en volledig. Alleen worden islamofobe geweld-
daden door media en politici vaak zo uitgelegd dat de
racistische en islamofobe elementen uit het beeld ver-
dwijnen of gebagatelliseerd worden.

Natuurlijk zijn niet alle moorden op moslims door witte
mensen islamofoob, maar het is frappant hoe dergelijke
gewelddaden telkens opnieuw door zogenaamde islam-
critici op zon manier worden uitgelegd dat racisme en

islamofobie uit het plaatje verdwijnen zodat ze hun eigen

41



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

ideaalbeeld van een racismevrije witte samenleving en

‘louter gezonde islamkritiek’ hoog kunnen houden.

De vrouw als symbolisch slagveld:
islamofobie en seksisme gaan hand in hand

Het is overigens niet voor niets dat vrouwen vaak het
slachtoffer zijn van agressieve vormen van islamofobie.
Zij krijgen nu eenmaal een centrale plaats in islamofobe
retoriek. Ze worden als een soort symbool naar voor
geschoven dat moet aantonen waarom islam zo ‘anders’
zou zijn dan ‘onze’ cultuur. Aangezien deze symbolise-
ring van de vrouw vaak plaats vindt midden in een uitge-
sproken islamofobe retoriek, is die focus op vrouwen dan
ook niet zozeer een kwestie van bezorgdheid of boosheid
om de positie van de vrouwen zelf maar wel een manier
om de boosheid, angst en bezorgdheid over islam extra
kracht bij te zetten. Hoewel een islamofoob discours
moslima’s gaat afschilderen als vrouwen die per definitie
onderdrukt worden door hun geloof, gaat het vrouwen
meteen ook zelf instrumentaliseren voor de eigen doel-
einden: enerzijds worden ze gebruikt als argument tegen
de islam, anderzijds dienen ze als focus voor fysieke en/
of verbale agressie.

Een schrijnend voorbeeld van die agressie: in Frankrijk
werd in juni 2013 een vier maanden zwangere vrouw

aangevallen vanwege het feit dat ze moslim was en een

42



ISLAMOFOBIE IS NIET DODELIJK

gezichtssluier droeg. Twee mannen schopten de 21-jarige
in de buik. Ze verloor dan ook haar baby.*

Hoe het ene met het andere verbonden is

Bij vele islamofobe aanvallen zien we ook dat de kreten
en motivaties van de aanvallers sterk overeenstemmen
met de gemiddelde vertogen over moslims onder politici
en in diverse media. Er wordt vaak een rechtstreeks
verband gelegd tussen terreur en islam, moslims worden
gezien als een groep die hier eigenlijk niet thuishoort
en men heeft een extreme focus op bepaalde uiterlijke
kenmerken, zoals, bijvoorbeeld, de hoofddoek. Zo zien
we dat in Frankrijk vlak na het verbod op de gezichts-
sluier vrouwen aldaar het slachtoffer werden van verbale
en fysieke aanvallen. De mainstream vertogen en de
beleidsmaatregelen scheppen dus mede de context
waarin de aanvallen plaatsvinden. Ze vormen meteen
ook een vergoelijking om de problematiek van islamofo-
bie te ontkennen of te bagatelliseren.

In die zin wordt het dus tijd dat we ons afvragen in
hoeverre en op welke manier islamofobe beleidsmaatre-
gelen, debatten en uitspraken bijdragen aan een klimaat
waarin het leven van moslims in gevaar is en waarin hun
dood minder waard lijkt dan dat van andere burgers.
Of gaan we hun dood omschrijven als een islamkritisch
incident in plaats van een vergaande en bijzonder proble-
matische uiting van islamofobie?

43






DE VIJFDE MYTHE:
ISLAMOFOBIE BESTAAT NIET

De stellingen dat de term islamofobie een uitvinding
is van Khomeini of van de OIC (neen), dat islamofobie
slechts een kwestie zou zijn van begrijpelijke individuele
angst (neen), dat islamofobie geen vorm van racisme is
(toch wel) en dat islamofobie niet dodelijk is (helaas wel),
leiden velen tot de misvatting dat islamofobie niet bestaat.

In de betogen die deze stellingen moeten ondersteu-
nen kan men telkens opnieuw in andere bewoordingen
dezelfde twee argumenten zien opduiken die moeten

aantonen waarom islamofobie niet zou bestaan:

1. Islamofobie mag je als woord niet gebruiken, want
het is, in tegenstelling tot antisemitisme en racisme
geen valide categorie. Het fenomeen bestaat nu
eenmaal niet omdat er geen discriminatie plaats-

vindt van moslims omdat ze moslims zijn.

2. Islamofobie is een problematische term die door
sommigen op een tactische manier wordt ingezet
om legitieme kritiek op de islam onmogelijk te

45



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

maken of te delegitimeren. Het is een manier om
onze vrijheid van meningsuiting rond één welbe-

paalde religie de mond te snoeren.

Bepaalde onderdelen van deze argumenten werden
reeds in de vorige hoofdstukjes aangekaart, maar nog een
aantal tegenwerpingen zijn hier op hun plaats. Laat ik met

het tweede punt beginnen.

Islamofobie en islamkritiek

Het idee dat het woord islamofobie gebruikt wordt om
elke vorm van kritiek op islam onmogelijk te maken is
uiteindelijk weinig meer dan een mooi voorbeeld van het
soort drogredenering die ‘de stroman’ wordt genoemd:
een probleem creéren en er fel tegen te keer gaan, terwijl
dat probleem in werkelijkheid niet bestaat. Er is immers
niemand die zal beweren dat je een islamofobe uitspraak
doet wanneer je jouw afkeer uit over bepaalde agressieve
doctrines die door sommige islamitische theologen ver-
kondigd worden; er is niemand die je als islamofoob zal
afschilderen omdat je atkeurt dat men in sommige isla-
mitische landen lijfstraffen uitvoert; en er is niemand die
je van islamofobie beticht wanneer je met stevige argu-
menten kritiek uitoefent op bepaalde interpretaties van
de islamitische wetgeving rond, bijvoorbeeld, het onder-

scheid tussen mannen en vrouwen of tussen gelovigen

46



ISLAMOFOBIE BESTAAT NIET

en ongelovigen. Tenzij je die kritiek enkel en alleen uit
wanneer het om moslims en islam gaat natuurlijk.

Dat wil niet zeggen dat islamofobie en islamkritiek nooit
overlappen. Integendeel. Drie componenten kunnen
ervoor zorgen dat kritiek op islam islamofoob wordt. We
zien die componenten ook terug bij andere vormen van
racisme: historisch gegroeide hiérarchieén en beelden,
essentialisering en generalisering.

De atkeer en vijandigheid ten opzichte van moslims is
al eeuwen gangbaar in Europa. Variérend van beelden
van de islam als valse religie, moslims als barbaren, mos-
limvrouwen die verleidelijk dan wel onderdrukt zouden
zijn, enzovoort. We zien het allemaal terug in eeuwen-
oude geschriften over de islam en in het oriéntalistische
discours over het Midden-Oosten zoals beschreven en
geanalyseerd door Edward Said.”

We kunnen niet stellen dat die afkeer en vijandigheid
daarmee een essentieel kenmerk van Europese mensen
over de eeuwen heen is. Immers, naast atkeer en vijan-
digheid was er ook voortdurend sprake van vreedzaam
samenleven in Europa, uitwisseling en dialoog. Hoe die
historische ideeén precies resoneren en bijvoorbeeld
samenhangen met antisemitisme, is een thema waar echt
nog meer onderzoek voor nodig is.**

Naast die historische component is cultureel essenti-
alisme cruciaal om te bepalen wanneer kritiek op islam
islamofoob is. Culturele essentialisering zorgt ervoor

dat we mensen in essentie als culturele of religieuze

47



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

subjecten bekijken op basis van onze eigen ideeén over de
andere (al dan niet inferieur geachte) cultuur of religie.
Ze worden als dragers gezien van een bepaalde cultuur
of een bepaalde religie die van oorsprong in een bepaald
gebied thuishoort en goed te onderscheiden is van andere
culturen. Cultuur wordt op die manier iets waartoe je
behoort en dat jouw essentie bepaalt. Die cultuur is dan
een ‘ding’ op zich, iets dat jouw handelen verklaart los
van de context. Het idee is dan met andere woorden dat
het zijn en handelen van mensen volledig bepaald wordt
door hun cultuur. Of preciezer: hun zijn en handelen
wordt bepaald door het beeld dat sommigen over hun
cultuur hebben.

Daar zit tegelijkertijd ook de derde component: met het
beeld over islam worden grote groepen moslims over één
kam geschoren. Soms wordt er een onderscheid gemaakt
tussen gematigde/liberale moslims en radicale moslims,
maar dit is nog steeds een generalisering over een enorm
diverse groep van meer dan een miljard mensen. Daarbij
is er sprake van selectieve en stereotype generalisering
waarbij een moslim die iets goeds zou doen, niet repre-
sentatief is voor islam en moslims (maar bijvoorbeeld wel
een voorbeeld van geslaagde integratie kan zijn) terwijl
een moslim die iets slechts zou doen wel zou staan voor
het grotere geheel. Deze selectieve over-generalisering
zouden we hypergeneralisering kunnen noemen.

Naast cultureel/religieus essentialisme speelt ook bio-

logisch essentialisme een rol in relatie tot islamofobie.

48



ISLAMOFOBIE BESTAAT NIET

Amerikaanse onderzoeken naar zwarte moslims en
Europese onderzoeken naar witte moslims, laten bij-
voorbeeld goed zien hoe witte en zwarte moslims op een
andere manier met islamofobie te maken krijgen dan
degenen die als Arabisch worden aangemerkt.

In relatie tot religiekritiek en racisme betekent dit het
volgende: kritiek op religieuze doctrines, uitspraken en
handelingen van religieuze leiders en leken is niet per
definitie racisme. Maar wanneer die kritiek vertrekt
vanuit essentialisering en generalisering wel - zeker als
je dat doet met historisch gegroeide vooroordelen en ste-
reotypen. Als men dus op basis van een groepskenmerk
(bijvoorbeeld: ‘moslim zijn’) mensen gaat behandelen en
beoordelen, in plaats van op hun gedrag, dan zit men op
het terrein van racisme. Misschien is het nog steeds ook
te bestempelen als een vorm van religiekritiek, maar dan
hebben we het wel over racistische religiekritiek.

Het punt is dus dat sommige vormen van kritiek even
goed islamofoob en racistisch kunnen zijn. Of het nu
onnadenkend wordt uitgebruld of als doordachte kritiek
wordt bedoeld, het is en blijft een islamofobe uitspraak
wanneet, bijvoorbeeld, iemand stelt dat bepaalde inter-
pretaties rond jihad bewijzen dat alle moslims altijd en
overal agressief en gevaarlijk zijn en dat men ze bijgevolg
anders moet behandelen dan anderen. Het is niet gewoon
religiekritiek maar wel islamofobe religiekritiek wanneer
iemand op generaliserende wijze stelt dat het Westen

per definitie superieur is aan islam en dat westerlingen

49



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

bijgevolg per definitie in elk opzicht superieur zijn aan
moslims. Het is islamofobe kritiek wanneer iemand
stelt dat er geen moskee mag komen omdat er al genoeg
moslims voor te veel ellende hebben gezorgd. Het is
islamofobe kritiek wanneer iemand stelt dat angst voor
islam en alle moslims logisch of terecht is omdat er nu
eenmaal moslims zijn die terroristische aanslagen plegen.
Het is islamofobe kritiek wanneer iemand stelt dat de
term islamofobie aanstellerij is omdat er andere moslims
zijn die christenen en joden vervolgen. Het is islamofobe
kritiek wanneer iemand stelt dat moslims moeten inte-
greren vanwege hun islam die hen per definitie ‘anders’
en ‘primitiever’ maakt. Het is islamofobe kritiek wanneer
iemand stelt dat moslims minder rechten zouden moeten
krijgen omwille van hun moslim zijn. Het is een isla-
mofobe kritiek wanneer iemand stelt dat een moslim
liegt wanneer hij zegt dat islam in zijn ogen een religie
van vrede is omdat volgens jouw interpretatie de islam
dat niet zegt, omdat volgens jouw interpretatie islam per
definitie op geweld uit is en omdat volgens jouw interpre-
tatie elke moslim die er anders over denkt bijgevolg geen
‘echte’ of een ‘leugenachtige’ moslim is. Enzovoort.

Het gaat er bijgevolg niet om of je al dan niet kritiek
hebt op islam. Sommige kritiek is racistisch of isla-
mofoob, andere niet. Het is racistisch of islamofoob
wanneer men uitgaat van eeuwenoude generaliserende
en essentialistische beelden van islam (als gewelddadig,

barbaars, pre-modern/anti-modern, enz.) waaruit een

50



ISLAMOFOBIE BESTAAT NIET

hypergeneraliserend hiérarchisch onderscheid tussen

moslims en andere burgers voortvloeit.

De uitingen van islamofobie

Naast legitieme uitingen van kritiek op de islam bestaan
er in het maatschappelijke debat dan ook veel uitingen
van islamofobe kritiek. Eén van die uitingen kan je de
kop zien opsteken wanneer bepaalde problematische
fenomenen consequent en als quasi vanzelfsprekend
aan islam worden gelinkt. Een heel mooi voorbeeld
daarvan is en blijft de wijze waarop de media en zoge-
naamde ‘experten’ net na de terreuraanslag van 2011 in
Noorwegen (en vooraleer bekend raakte dat de dader
Anders Breivik was) meteen speculeerden over het feit dat
het een aanslag vanuit islamitische hoek zou zijn, al dan
niet uitgevoerd door een groep als al-Qaeda. Die foutieve
veronderstelling kon zich snel doorheen verschillende
mediakanalen verspreiden omdat beweerd werd dat deze
massamoord alle kenmerken vertoonde van een ‘typische
islamitische terreuraanslag.”

Vanwege die demonisering kan islamofobie zich soms
ook uiten door verbale en fysieke aanvallen op personen
die als ‘moslim’ en instituties die als ‘islamitisch’ worden
gezien. Daarvan werden reeds enkele voorbeelden
gegeven in de bespreking van de vierde mythe.

Islamofobie kan zich echter ook uiten in het beleid
en de politiek. Wie als moslim bestempeld wordt, krijgt

51



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

dan een andere behandeling en zijn/haar recht op gelijke
behandeling wordt niet even nadrukkelijk verdedigd als
bij anderen. In het integratiebeleid, bijvoorbeeld, kunnen
gevoelens van aversie jegens moslims en islam gebruikt
worden om een specifieke focus op moslims te rechtvaar-
digen waardoor zij meer dan anderen geviseerd worden
en/of verplicht om hun ‘geintegreerdheid’ te bewijzen -
denken we maar aan allerhande hoofddoekverboden in
verschillende Europese landen. Zulke beleidskeuzes vallen
ook onder islamofobie. Even goed is het een kwestie van
islamofobie wanneer moslims in de bureaucratie of in de
rechtbank minder goed behandeld worden dan anderen,
bijvoorbeeld bij aangifte van discriminatie.?

Islamofobie uit zich dus heel concreet in het beleid, de
politiek en het gerecht wanneer er een extra last op de
schouders van moslims wordt gelegd die niet op anderen
wordt gelegd. Het idee dat islamofobie niet bestaat omdat
er geen discriminatie plaatsvindt van moslims omdat
ze moslims zijn, blijkt dus evenmin houdbaar. Het is
geen drogredenering, het is gewoon feitelijk fout. Net
als vormen van discriminatie op basis van biologisch of
cultureel racisme, net als vormen van discriminatie op
basis van antisemitisme, bestaat discriminatie op basis
van islamofobie wel degelijk.

52



ISLAMOFOBIE BESTAAT NIET

Conclusie

Islamofobie is dus deels een kwestie van vooroorde-
len en stereotyperingen, maar ook deels een kwestie van
interventies en categorisering door overheidsinstanties,
politici en opiniemakers die moslims eruit pikken als een
specifieke groep waarvoor specifieke maatregelen nodig
zijn. Die concrete uitingen van islamofobie zijn voor een
stuk gebaseerd op emoties (angst en haat), voor een stuk
op religieuze en culturele stereotyperingen en stigma’s
(‘islam is een vals geloof’, ‘islam is strijdig met democra-
tie’ of ‘moslims zijn geen Nederlanders’) en voor een stuk
op bepaalde vormen van machtspolitiek ('dit is ons land,
‘onze manier van leven’). Maar in elk geval is islamofobie
zeer reéel.

53






BESLUIT

In de Europese geschiedenis van racisme, zien we dat
verschillende ideeén een rol speelden om de wereld in
hiérarchische groepen in te delen: ideeén over de huids-
kleur van de ander (bijvoorbeeld, zwarte Afrikanen
of rode ‘indianen’), ideeén over de religie en cultuur
van de ander (bijvoorbeeld, niet-christelijk) en soms
een mengeling daarvan (bijvoorbeeld, gele ‘moren’).
Deze taxonomie kan, al naar gelang tijd en plaats, ook
weer diverse betekenissen krijgen. Het idee dat bijvoor-
beeld joden en moslims niet-christelijk zijn, pakte in de
geschiedenis voor beide groepen anders uit, maar die
geschiedenissen zijn wel nauw met elkaar verweven. En
ook ideeén over geografie speelden een rol. Zo werden
en worden de verschillen tussen christelijk enerzijds en
moslim anderzijds soms ook in termen van ‘Europees’ vs.
‘niet-Europees’ vervat. In de Europese geschiedenis van
racisme zien we dus een sterke verknoping van ideeén
over biologische, geografische, religieuze en culturele
kenmerken van groepen. Islamofobie is daar dan één

manifestatie van.

55



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

Na de analyse van de vijf mythen rond islamofobie mag
het helder zijn dat een groot deel van de kritiek in het
publieke debat op het begrip islamofobie volstrekte onzin
is en/of zelf islamofoob van aard is. En zelfs al zouden
er duizenden moslims in Europa zijn die niet-moslims
aanvallen, dan nog is het een aantasting van de burger-
rechten van individuele moslims als die daden gebruikt
worden om een onderscheid te maken tussen alle moslims
en andere burgers (onder wie er ook een heel pak zijn die
andere burgers aanvallen). Bij onderzoek naar islamo-
fobie gaat het dan ook niet zozeer om het beschermen
van religie, maar om het beschermen van de burgerrech-
ten van iedereen en dus ook van moslims. Iedere andere
suggestie is in feite onzinnig en, aangezien het al zo vaak
is weerlegd, ook gewoon leugenachtig. Kritiek op islam is
geen probleem zolang het niet neerkomt op het dehuma-
niseren van moslims en/of het maken van een essentiali-
serend en hypergeneraliserend hiérarchisch onderscheid

tussen moslims en anderen.

Islamofobie en andere vormen van racisme

De wijze waarop moslims bejegend worden in het
dagelijksleven, in beleid en in politieke retoriek, hangt niet
alleen af van de betekenis die aan hun moslim-zijn wordt
toegekend. Sterker nog, als de racialiseringsthese hout
snijdt (d.w.z. als het inderdaad zo is dat de racialisering
van moslims plaatsvindt op basis van een mengeling van

56



Besrult

ideeén over hun religie, taal, cultuur, biologische en geo-
grafische kenmerken), dan moet de racialisering anders
uitpakken voor witte moslims, moslims uit Indonesié,
zwarte moslims, enzovoorts. Dat is ook precies wat er
gebeurt. Het stigma van de islam werkt anders voor witte
moslims, het werkt anders voor mannen dan vrouwen en
het werkt anders voor hetero’s dan LGBTQIA+ moslims.
Zo kan een witte moslim soms buiten de nationale morele
gemeenschap geplaatst worden. (“Ben je Marokkaan
geworden?” is bijvoorbeeld een frequente reactie die ze
vaak toegeworpen krijgen.) LGBTQIA+ moslims hebben
aan de ene kant dan weer te maken met intolerantie
zowel onder moslims als onder LGBTQIA+ mensen. Aan
de andere kant wordt de intolerantie onder moslims ten
opzichte van LGBTQIA+ nogal eens gebruikt voor het
versterken en legitimeren van islamofobie.

Islamofobe nuance:
de mate van ongewenst verschil

In islamofoob gedachtegoed worden niet alle mogelijke
culturele verschillen tussen moslims en andere burgers
geproblematiseerd. De meeste mensen hebben bijvoor-
beeld weinig problemen met het feit dat veel moslims
‘bismillah’ zeggen voor het eten. Het gaat om een selectie
van verschillen die als ongewenst worden bestempeld. Het
gaat eveneens lang niet altijd om absoluut verschil. Juist
veel islamofobe retoriek kent een zekere schakering van

57



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

ongewenst verschil. Bijvoorbeeld wanneer het gaat om
het verschil dat vaak gemaakt wordt tussen gematigde/
liberale moslims en radicale moslims. Die eerste groep
hangt dan weliswaar een religie aan die niet helemaal
verenigbaar is met de Europese identiteit, zo is het idee,
maar met integratie en de komst van een Europese islam
zou dat oplosbaar zijn. De tweede groep daarentegen is
anti-modern en niet integreerbaar, hoogstens nog via
een anti-radicaliseringsbeleid. In meer populair spraak-
gebruik staat de eerste dan voor ‘een beetje moslim’ of
‘hij is moslim, maar wel oké” of ‘hij is moslim, maar niet
zoals die terroristen. En de tweede voor ‘erg moslim’ De
eerste kan ‘erbij horen’ als hij/zij zich, telkens opnieuw,
uitspreekt tegen aanslagen, telkens opnieuw bewijst dat
hij erbij wil horen en ‘en zijn geloof voor zich houdt.
In beide gevallen wordt een stereotype beeld van islam
gezien als bepalend voor moslims en een ideaalbeeld van
de dominante, witte groep, is de maatstat om te bepalen
hoever iemand af staat van wat normaal en acceptabel
zou zijn.

Dit is een manier van denken die zich uitstekend leent
om het racistisch karakter van islamofobie te verhullen:
‘we hebben niks tegen moslims, we hebben alleen iets
tegen islam’ of ‘we moeten niet iedereen over één kam
scheren, er zijn ook goede moslims. Hier zit ook een
surveillance-effect: veel moslims die actief zijn in het
publieke debat of en activisme zijn zich uitermate bewust

van de werking van deze oppositie tussen gematigd en

58



Besrult

radicaal. Men checkt zichzelf dan ook voortdurend in uit-
latingen, kleding en non-verbale communicatie hoe men
overkomt. Zoiets is bij uitstek ook geschikt om het ideaal-
beeld van de Westerse samenleving verder te versterken.
Immers, als een moslim zich een goede burger betoont,
dan is dat niet te danken aan de islam maar een teken
van het feit dat die persoon zich van de islam bevrijdde
doordat hij of zij zich aanpaste aan ‘onze manier van
leven’. Niettemin, zelfs als men ‘ongevaarlijk, ‘gematigd’
of ‘aangepast’ overkomt, dan nog ontstaat er soms een
andere islamofobe reactie onder de meer radicale islamo-
foben. Dan roepen ze namelijk: “tagiyya!” (Zie de bespre-
king van de derde mythe.)

Islamaofobie en gender

De betekenis die wordt toegekend aan de positie van
de moslimvrouw is cruciaal om islamofobie te begrijpen.
Niet alleen zijn vooral moslimvrouwen het doelwit van
islamofobe agressie in het dagelijks leven, ze zijn ook het
doelwit van specifieke wetten (denk aan een verbod op
het dragen van een hoofddoek in publieke functies of het
dragen van een gezichtssluier op publieke plaatsen). Het
is een centraal aspect van de politieke retoriek.

Enerzijds zien we dat islamofoob gedachtegoed de
moslimvrouw als een onderdrukt wezen ziet. Deze ste-
reotypering wordt gebruikt om een ideaalbeeld van het
Westen te (re-)produceren waarin vrouwen totaal vrij en

59



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

geémancipeerd zouden zijn. Het idee dat moslimvrouwen
bevrijd moeten worden van de islam en de moslimman
om hen, ‘net als ons, te emanciperen, is een eeuwenoud
beeld. Het werd reeds gebruikt om kolonialisme te legiti-
meren en wordt vandaag gebruikt om de War on Terror
te legitimeren. Dit leidt ook tot paradoxale maatregelen:
om de vrouw te bevrijden van de islam, wordt haar de
verplichting opgelegd om zich van bepaalde kledings-
stukken te ontdoen.

Anderzijds wordt de moslimvrouw gezien als een
mogelijk gevaar, juist omdat bijvoorbeeld de hijab tot het
symbool is gemaakt van ‘gevaarlijk verschil’ tussen islam
en het Westen (waarbij die altijd als twee elkaar uitslui-
tende categorieén worden voorgesteld). Dit zien we met
name in het geval van moslimvrouwen die een gezichts-
sluier dragen. Deze dubbele positie, zo laat Nadia Fadil
zien,” leidt ertoe dat moslimvrouwen zowel een machtige
als een kwetsbare positie toebedeeld krijgen. Ze kunnen
immers uitgroeien tot ‘de exceptionele geintegreerde
vrouw’ wanneer ze voldoen aan het ideaalbeeld van het
Westen, ze kunnen het voorbeeld worden van mensen
die breken met alle stereotypen over islam en vrouwen of
ze kunnen als verraders van de bevrijding van de vrouw
worden afgedaan. Deze reductie tot drie posities is ook
een last. De capaciteit van vrouwen om zelf invulling te
geven aan moslim-zijn, aan vrouw-zijn en aan andere
identiteiten in het publieke domein wordt op die manier

flink ingeperkt. Sterker nog, de preoccupatie met de

60



Besrult

positie van de vrouw in de islam en met de bevrijding van
de moslimvrouw, verhullen het racistische en seksistische
karakter dat ten grondslag ligt aan allerlei verhandelingen
over de onverenigbaarheid tussen Westen en de islam.
Juist die preoccupatie draagt dan ook bij tot het normali-
seren van islamofobie.

Islamofobie en kritiek

Dat wil natuurlijk niet zeggen dat alle kritiek op het
begrip islamofobie onterecht is of uit de lucht komt
vallen. Er is ook onder serieuze onderzoekers discussie
over de theoretische onderbouwing van het begrip en
over de relatie met fenomenen als racisme, secularisering
en securitisering. De laatste 10 jaar is er op dat vlak veel
vooruitgang geboekt door studies als die van Ineke van
der Valk in Nederland,”® Chris Allen in Engeland,” en
Abdellali Hajjat & Mohammed Marwan in Frankrijk.”
Er werd een wetenschappelijk journal aan islamofobie
gewijd*" en diverse vooraanstaande wetenschappelijke
journals publiceerden er speciale thema-issues rond.
Zeker ook door het werk van anti-islamofobie organi-
saties, zoals Baas Over Eigen Hoofd (BOEH), Collectief
tegen Islamofobie en Discriminatie (CTID) en Stichting
Meld Islamofobie, is er veel kennis bijgekomen. Maar dat
er zon sterke discussie over het begrip bestaat, heeft niet
enkel te maken met die discussies onder onderzoekers.
Het heeft ook te maken met de wijze waarop het opduikt

61



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

in het hevige debat over de positie van moslims en islam,
racisme, sociale cohesie en nationale veiligheid.
Islamofobie wordt als term dus niet alleen verworpen
vanwege conceptuele discussies waardoor er onduide-
lijkheid kan zijn over wat nu precies wel of niet tot isla-
mofobie gerekend kan worden, maar ook omdat er een
discussie loopt in hoeverre discriminatoire opvattingen

en gedragingen jegens moslims een probleem vormen.

Islamofobie en activisme

Deze bedenkingen brengen het dubbele karakter van
de term islamofobie naar boven. Enerzijds is islamofobie
(net als antisemitisme en antizwart racisme) een term
die gebruikt wordt om processen van in- en uitsluiting
te analyseren. Anderzijds is het een term (net als antise-
mitisme en antizwart racisme) die gebruikt wordt om te
moraliseren en te mobiliseren: islamofobie moet (net als
antisemitisme en antizwart racisme) aan de kaak gesteld
en bestreden worden. Het politicke gebruik van de term
is dus aanwezig bij zowel voorstanders als tegenstan-
ders van de term. Dat is een vraagstuk dat moeilijk op
te lossen is. En deels ook onwenselijk is om op te lossen.
Juist academici hebben een sterk privilege om dit soort
moeilijke kwesties aan te kaarten, maar het is van belang
daarbij de organisaties van moslims die zich bezighouden
met de strijd tegen islamofobie niet over het hoofd te zien.
Op zn zachtst gezegd is het immers nogal vreemd om

62



Besrult

over islamofobie te spreken zonder moslims te betrekken
als deskundigen vanuit hun wetenschappelijke werk, hun
activisme en hun eigen persoonlijke ervaringen. En net als
bij antisemitisme en antizwart racisme leert de geschie-
denis ons ook dat het bestrijden van deze fenomenen
door ze op de politieke agenda te krijgen, altijd alleen op
het conto van de betrokken groepen zelf te schrijven is.
Dat zaken als islamofobie, antisemitisme en antizwart
racisme op de politieke agenda staan (hoe marginaal ook)
is vrijwel nooit te danken aan witte onderzoekers en com-
mentatoren, maar altijd aan activisten uit die groepen
zelf. Het op de agenda proberen krijgen van islamofobie is
dan ook geen teken van slachtofferschap, maar een teken
van mondigheid en emancipatie van een minderheid. Het
ontkennen van islamofobie is daarentegen niets minder
dan het ontkennen van de burgerrechten van moslims en
een poging om activisten de mond te snoeren.

Naar een onderzoeks- en discussieagenda

Al maakt de vermenging van het analytische met het
activistische de discussie soms ingewikkeld, het kan niet
de bedoeling zijn dat dit (zelf)emancipatieproces in de
kiem wordt gesmoord. Wel kan het misschien goed zijn
om voortaan niet langer in discussie te gaan met mensen
die vinden dat islamofobie begrijpelijk is, terecht is of
onbestaand. In feite worden deze discussies al meer dan
100 jaar gevoerd over antisemitisme, antizwart racisme,

63



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

anti-sinti/roma racisme en islamofobie. Zulke discussies
zijn verspilde tijd aangezien wetenschappelijke onder-
zoekers en activisten al lang veel verder staan. Dat wil
natuurlijk niet zeggen dat we niet kritisch moeten kijken
naar de manier waarop de term in de bredere debatten
gebruikt wordt. Integendeel. Maar wanneer we dat doen,
dan moeten we dat doen om verdere stappen te zetten
en niet om ter plaatse te blijven trappelen. In plaats van
steeds in dezelfde discussies verzeild te geraken over de
zin of onzin van de term islamofobie, kunnen we beter
onze (onderzoeks)energie steken in een verdere ver-
fijning van het begrip. Bij wijze van besluit volgen hier
enkele suggesties daarvoor, in navolging van mijn Noorse
collega Sindre Bangstad:*

« Het is belangrijk om te zien dat er variaties in isla-
mofobie zijn. De islamofobe teksten en handelin-
gen van sommige commerciéle websites zijn anders
dan die van politieke sites en ook weer anders dan
we in beleid en politiek kunnen terugvinden of in
de uitvoering van beleid. Een onderscheid in com-
merciéle, politiek-populistische, extremistische,
politiek-bestuurlijke en institutionele islamofobie
zou daarom welkom zijn.

« Islamofobie is geen exclusief Westers gegeven. We
vinden het ook terug in bijvoorbeeld India, Birma,
de Centraal-Afrikaanse Republiek en Brazilié.
Meer discussie en onderzoek naar islamofobie in

64



Besrult

vergelijkende zin (ook binnen Europa) zou meer
inzicht geven in de wijze waarop de verschillende
variaties van islamofobie in verschillende contexten
werken.

Islamofobie staat zelden op zichzelf en gaat vaak
gepaard met andere vormen van in- en uitsluiting
zoals seksisme, antizwart racisme en vormen van
xenofobie. Die verhouding dient beter onderzocht
te worden. Enerzijds is islamofobie een vorm van
racisme, maar anderzijds wijkt het wel degelijk af

van antizwart racisme of antisemitisme.

De relatie tussen islamofobie, securitisering (een
proces waarbij politieke en beleidsdebatten steeds
meer gaan over het risico op onveiligheid, vaak in
relatie tot islam) en secularisering (waarbij angst of
afkeer voor religie in het algemeen een rol speelt)
dient nader bekeken te worden. Het gaat hierbij
om ontwikkelingen waarbij de positie van religie
een rol speelt in termen van dreiging en sociale
cohesie, maar die ook weer niet helemaal tot
elkaar te herleiden zijn. Daarbij hoort dan ook de
vraag in hoeverre islamofobie (maar bijvoorbeeld
ook antizwart racisme) een integraal onderdeel is
van een liberale samenleving, de natiestaat en de
nadruk op consensus, sociale cohesie en veiligheid.
Maar denk ook aan de mogelijke verweving van
antiterrorisme en antiradicaliseringsmaatregelen
met islamofobie.

65



VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

Deels overlappend met het vorige punt: de relatie
tussen islamofobie en secularisme dient eveneens
van dichterbij bekeken te worden. De staat speelt
een grote rol in de regulering van het religieuze
leven en religieuze instituties. Deze regulering is
voortdurend onderwerp van discussie en daarom
ook nooit stabiel. Eén van de ontwikkelingen in
de laatste decennia is dat politici in Europa steeds
nadrukkelijker claimen dat Europa als geheel en/
of landen als Belgié en Nederland ‘seculier zijn.
Seculier wordt daarmee ook een vorm van iden-
titeit en onderdeel van de identiteitspolitiek. Het
is dan ook goed dat er de laatste tijd steeds meer
aandacht is voor de wijze waarop secularisme zich
verhoudt tot racisme in het algemeen en islamofo-
bie in het bijzonder en de samenhang tussen ras,

religie en secularisme.

Het verschijnsel islamofobie maakt duidelijk hoezeer

racisme nog steeds aanwezig is in onze samenlevingen.

Niet alleen bij extreemrechtse groepen en gewelddaden,

maar ook in meer gematigde rechtse en linkse politieke

kringen, in heden en verleden. Tevens maakt het helder

dat racisme altijd legitimeringen kent om het plausibel,

normaal en acceptabel te maken en om te verhullen dat

het om racisme gaat. En een analyse van islamfobie maakt

duidelijk hoezeer islam en het moslim-zijn deel uitmaakt

van bredere racistische systemen zoals die zich ook

66



Besrult

manifesteren in fenomenen zoals, bijvoorbeeld, zwarte
piet en de weerstand tegen het anti-zwarte piet activisme.
Veel problemen waar moslims mee kampen zien we dan
ook terug bij andere groepen. De strijd tegen islamofobie
en andere vormen van racisme is nu eenmaal een zaak

voor iedereen.

67






NOTEN

Kleis Jager, ‘Dit is een oorlog tegen onze vrijheid’, Trouw, 18-01-2015,
https://www.trouw.nl/home/-dit-is-een-oorlog-tegen-onze-vrij-
heid-~ac638d0. Recent heeft Bruckner die stelling (deels) herzien
en erkent hij wel de aloude wortels van de term islamofobie, hoewel
hij de term nog steeds afwijst op grond van enkele argumenten die
verder in dit boek behandeld worden. Zie: Pascal Bruckner, There’s
No Such Thing as Islamophobia - Critique of religion is a fundamen-
tal Western right, not an illness, City Journal, 2017. https://www.
city-journal.org/html/theres-no-such-thing-islamophobia-15324.
html.

Corine Vloet, Waarom zelfcensuur escalerend werkt,
Jalta, 28-01-2015, https://jalta.nl/binnenland/

waarom-zelfcensuur-escalerend-werkt/

Maurice Delafosse, Létat actuel de I'Islam dans I'Afrique occidentale

frangaise, Revue du monde musulman, vol. XI, n°V, 1910, p. 53.

Stanley A.Cook, Chronicle: The history of religions, Journal of Theo-
logical Studies, n°25, 1924, p. 101-109.

Georges C. Anawati, Dialogue with Gustave E. von Grynebaum,

International Journal of Middle East Studies, vol. 7, n°1, 1976, p. 12
Runnymede Trust, Islamophobia. A challenge for us all, 1997.

Zie, bijvoorbeeld: Chris Allen. Islamophobia. New York, Ashgate,
2010.

69



8

10

11

12

13

14

VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

Zie, bijvoorbeeld: Anya Topolski: “De joods-christelijke identiteit
bestaat niet”. 2016, Nieuw Wij, https://www.nieuwwij.nl/interview/

anya-topolski-joods-christelijke-identiteit/

ANP, Ophef in trein door verdachte mannen in djellaba, De
Volkskrant, 1-11-2005, https://www.volkskrant.nl/binnenland/

ophef-in-trein-door-verdachte-mannen-in-djellaba~a677162/

Zie: Wikipedia, Terrorisme in Nederland, https://nl.wikipedia.org/

wiki/Terrorisme_in_Nederland

Catherine Rampell, Ivy League economist ethnically profiled, interro-
gated for doing math on American Airlines, 07-05-2016, https://www.
washingtonpost.com/news/rampage/wp/2016/05/07/ivy-league-eco-

nomist-interrogated-for-doing-math-on-american-airlines-flight/

Khaled Beydoun, American Islamophobia: Understanding the Roots
and Rise of Fear, University of California Press, 2018. Beydoun heeft
het over de volgende drie niveaus: private, institutionial en dialec-
tical. Hier worden de eerste twee aangevuld met politiek en wordt
‘dialectical’ gezien als een kenmerk van alle drie bij elkaar en met

elkaar.

Voor een overzicht van nuttige kritiek hierop, zie: Cheng, Jennifer
E. Chang, Islamophobia, Muslimophobia or racism? Parliamentary
discourses on Islam and Muslims in debates on the minaret ban in
Switzerland, 2015, in Discourse & Society, 26(5): 562-586. https://
doi.org/10.1177/0957926515581157

Belga, BBET had plannen om Filip Dewinter te vermoor-

den De Standaard, 12-09-2006 http://www.standaard.be/
cnt/b342497060912; Bvb, Vier BBET-leden krijgen celstraf-
fen, De Standaard, 07-02-2013. http://www.standaard.be/cnt/
dmf20140207_00968504

70



15

16

17

18

19

20

21

22

NoTeEN

Jonathan Githens-Mazer & Dr Robert Lambert (eds.), Islamophobia
and Anti-Muslim Hate Crime: UK Case Studies, University of Exeter,
European Muslim Research Centre, 2010.

Vikram Dodd and Matthew Taylor, London attack: Aggressive’ and
strange’ suspect vowed to do some damage’, The Guardian, 20-06-
2017, https://www.theguardian.com/uk-news/2017/jun/19/sever-

al-casualties-reported-after-van-hits-pedestrians-in-north-london

Birmingham Live, Mohammed Saleem murder: Race
war’ student Pavlo Lapshyn faces life sentence, 25-10-2013
https://www.birminghammail.co.uk/news/local-news/

mohammed-saleem-murder-race-war-6240691

Saldef, The First 9/11 Backlash Fatality: The Murder of Balbir Singh
Sodhi, 30-082011, http://saldef.org/issues/balbir-singh-sodhi/;
New York Times, 2012, Woman Is Charged With Murder as a Hate
Crime in a Fatal Subway Push, 30-12-2012, http://www.nytimes.
com/2012/12/30/nyregion/woman-is-held-in-death-of-man-pus-

hed-onto-subway-tracks-in-queens.html

Jonathan M. Katz, In Chapel Hill, Suspect’s Rage Went Beyond a
Parking Dispute, The New York Times, 03-03-2015, https://www.
nytimes.com/2015/03/04/us/chapel-hill-muslim-student-shootings-

north-carolina.html

Steffen Winter, “BlofSer Hass”, Der Spiegel, 31-08- 2009, http://www.
spiegel.de/spiegel/print/d-66696028.html

Sven Heitkamp, Polizei ermittelt wegen heimtiickischen Mordes, Die
Welt, 03-07-2009. https://www.welt.de/vermischtes/article4051592/

Polizei-ermittelt-wegen-heimtueckischen-Mordes.html

Steven Erlanger, Muslim Woman Suffers Miscarriage After Attack
in France, The New York Times, 18-06-2013, http://www.nytimes.
com/2013/06/19/world/europe/muslim-woman-suffers-miscarria-

ge-after-attack-in-france.html

71



23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

VIJF MYTHEN OVER [SLAMOFOBIE

Edward Said, Orientalism, New York: Pantheon, 1978.

Zie bijv.: James Renton & Ben Gidley (red.), Antisemitism and
Islamophobia in Europe: A Shared Story?, London: Palgrave
McMillan, 2017.

Charlie Brooker, The news coverage of the Norway mass-killings

was fact-free conjecture, The Guardian, 24/07/2011, https://www.
theguardian.com/commentisfree/2011/jul/24/charlie-brooker-nor-
way-mass-killings; Een mooi voorbeeld van de hier geschetste
mediadynamieken kon je vinden op de voorpagina van The Sun van

23 juli, zie: http://twitpic.com/5u6n2l

Zie bijvoorbeeld: Ahmed Marcouh, Politie bagatelliseert aangifte van
discriminatie, Joop, 09/02/2014, https://joop.bnnvara.nl/opinies/

politie-bagatelliseert-aangifte-van-discriminatie

Nadia Fadil, Taming the Muslim woman: The Immanent
Frame, SSRC, 24/05/2014, https://tif.ssrc.org/2018/05/24/

taming-the-muslim-woman/
Ineke van der Valk, Dutch Islamophobia, Amsterdam: AUP, 2012.
Chris Allen, Islamophobia, London: Ashgate, 2010.

Abdellali Hajjat, Abdellali ¢ Mohammed Marwan, Islamophobie.
Comment les élites francaises construisent le “probléeme musulman’,

Paris: La Découverte, 2013.

Islamophobia Studies Journal. Zie: https://www.jstor.org/journal/

islastudj

Sindre Bangstad, Islamphobia — What's in a name?, sindre-
bangstad.com, 05/11/2014, http://www.sindrebangstad.com/

islamophobia-whats-in-a-name/

72









OVER DE AUTEUR

Martijn de Koning is als antropoloog verbonden aan de Univer-
siteit van Amsterdam en aan de Radboud Universiteit Nijmegen.
Zijn onderzoek naar islamofobie en hoe moslims daarmee omgaan,
maakt deel uit van het door NWO gefinancierde onderzoekspro-
gramma Forces that bind and/or divide van de atdeling antropolo-
gie van de Universiteit van Amsterdam. Behalve onderzoek naar
islamofobie houdt hij zich ook bezig met onderzoek naar (anti)
radicalisering, salafisme en activisme onder moslims. Hij houdt
sinds 2000 een eigen blog bij: Closer (www.religionresearch.org/

closer).



OvER Kir K1

Kif Kif is een interculturele beweging die strijdt tegen racisme
en voor gelijkwaardigheid. Kif Kif bouwt mee aan een solidaire,
democratische en interculturele samenleving. Via kritische, sen-
sibiliserende, interactieve en educatieve initiatieven geeft Kif Kif
mensen de instrumenten in handen om een andere stem te laten
horen in het maatschappelijk debat over de interculturele samen-
leving. Kif Kif steunt op die manier actief individuen en groepen
die uitgesloten worden van grondrechten of gediscrimineerd

worden en versterken hen om zelf op te komen voor hun rechten.
Uit deze missie puurt Kif Kif de volgende algemene doelstellingen:

1. Woord maken: Kif Kif wil mensen de instrumenten in
handen geven zodat ze hun stem kunnen laten horen in

het maatschappelijk debat.

2. Woord geven: Kif Kif wil mensen de ruimte bieden op
haar site, in cahiers, boeken en op debatten om hun stem te

laten horen in het maatschappelijk debat.

3. Woord nemen: Kif Kif intervenieert op geregelde tijdstip-
pen in het maatschappelijk debat.

4. Woord doorgeven: Kif Kif stelt haar expertise inzake
interculturaliteit ter beschikking van andere organisaties

en creéert zo een multiplicatoreffect.

www.kifkif.be



OVER DE UITGEVERI]

Yunus Publishing publiceert boeken en essays rond religie,
mystiek en politiek. Yunus Publishing werkt daarvoor vaak samen
met andere organisaties. Eerdere uitgaven waren o.a. Soefisme
Herzien, Mahatma Gandhi: spiritualiteit in actie (i.s.m. SPES-fo-

rum) en Islam, het evolutiedebat en beeldvorming (i.s.m. Kif Kif).

Op de hoogte blijven van toekomstige uitgaven
Indien u in de toekomst graag geinformeerd wordt over de nieuwe
publicaties of projecten van Yunus Publishing, wordt u vriendelijk

verzocht om u via de website in te schrijven op de nieuwsbrief.
Contact
Alle opmerkingen, vragen of verzoeken kan u altijd doorsturen

naar mail@yunuspublishing.org.

www.yunuspublishing.org



<J
KIF/KIF

www.yunuspublishing.org
www.kifkif.be

Met de steun van

\
7(& Vlaanderen

verbeelding werkt



