
 1 

DE WEG EN HET KRUIS 
Waarom de christelijke iconografie zo op het lijden inzoomt1 

 
 

 
Marc De Kesel 

 

 
 
Waarom de christelijke iconografie zo op het lijden inzoomt?  

Ja waarom?  

Spreekt uit het christendom niet vooral een boodschap van hoop en 

liefde, van verlossing, van eeuwig leven en hemelse zaligheid? Niet dat al 

dit positiefs afwezig is in onze eeuwenoude christelijke beeldtraditie, maar 

al bij al is het er, voorzichtig uitgedrukt, 

niet in de meerderheid. Centraal staat in 

elk geval een doodgemartelde, en de 

beelden die het christendom groot 

hebben gemaakt, zijn die van 

martelaren. Zij vullen een schier 

eindeloze pinacotheek van apert 

sadistische taferelen. En dan is er, wat 

ons hier samenbrengt, de kruisweg. De 

kruisweg die Christus is gegaan en in 

wiens voetspoor christenen zijn gegaan 

en nog gaan, letterlijk en/of figuurlijk.  

 Dus inderdaad; waarom zoomt de 

christelijke iconografie zo op dood, pijn 

en lijden in? Wat maakt dat de 

beloftevolle weg die het christendom 

predikt, een beeldcultuur geeft waarin 

een marteltuig en een gemartelde centraal staan? 

 
1 Lezing voorgedragen tijdens het Minisymposium ‘Eigentijdse visies op de kruisweg en het laatste avondmaal’,  georganiseerd door 
het Katholieke Documentatiecentrum en het Titus Brandsma Instituut, ter gelegenheid van het verschijnen van Ignace Schretlen,   
Lijden: Eigentijdse visies op de kruisweg en het laatste avondmaal (Waanders Uitgevers, Zwolle) en de kick-off van de kunstroute 
Walk of Wonder , Radboud Universiteit, Nijmegen, 03.04.2023   

 

Diego Velásquez, Gekruisigde Christus, 1632 



 2 

Wie die vraag bij zichzelf toelaat, moet afdalen naar de kern van het 

christendom, meer bepaald – en dit is de these die ik hier in het kort wil 

voorleggen – naar een hardnekkige gespletenheid die deze kern niet alleen 

teistert maar ook aanvuurt, voortjaagt, levenskracht geeft. Die 

gespletenheid typeren als die tussen “weg” en “kruis” zou de lading niet 

helemaal dekken, maar die twee termen kunnen ons wel tot gids dienen.  

  

1. Weg 

 

Vooreest “weg”. Of, beter, “de weg”, want dat was ooit de gangbare naam 

voor wat men pas later, algemeen, “christendom” is gaan noemen. Een van 

de oudste christelijke geschriften, een tekst die net niet het Nieuwe 

Testament heeft gehaald, is de Didachè, letterlijk de “leer”, het “onderwijs”. 

In zijn volle titel: “Het onderwijs van de Heer door de twaalf apostelen aan 

de volken”. De eerst zin luidt:  

 

 Er zijn twee wegen, een van het leven en een van de dood, en er is 

een groot verschil tussen de twee wegen. 

 

“Weg”, “ὁδος [hodos]” kun je best vertalen met een ‘way of life’.  Het was in 

de eerste eeuw van onze tijdrekening de geijkte naam voor ‘levensfilosofie’. 

Binnen de ‘markt’ van levensfilosofieën, die toen in het oostelijke bekken 

van de Middellandse Zee zeer bloeiend was, heeft de christelijke ‘hodos’ 

zich gestaag een grotere plaats weten te veroveren. Die weg profileert zich 

als de weg, de ware weg, de enig ware weg, de weg van het leven. De andere 

weg of wegen zijn die van de dood.  

 Deze “weg van het leven” dient zich als die van de waarheid aan. “Ik 

ben de weg, de waarheid en het leven”, lezen we in het Johannesevangelie 

(14: 6). Maar anders dan de andere ‘hodoi’ op deze levensfilosofieënmarkt, 

haalt de christelijke “hodos” zijn waarheid niet bij de Griekse filosofie. De 

waarheid van de “weg” die de Didachè leert, is van joodse origine. Het is de 

monotheïstische waarheid.  

 Dit vraagt veel uitleg, maar ik moet het kort houden. Monotheïsme is 

te definiëren als de introductie van “waarheid” in wat wij religie noemen. 

God is waar, en daarom is er maar één God. En die God heeft zijn waarheid 

geopenbaard. Aanvankelijk aan één volk, Israël. Als dit volk de ware weg 

naar God volgt – dit wil zeggen Zijn Wet onderhoudt – dan zal de mens van 



 3 

zijn tekorten verlost worden – tekorten veroorzaakt omdat hij sinds Adam 

de ware God afvallig is geworden. Volgt hij de weg van de Wet, dan zal hij 

het ‘Beloofde Land” in praktijk brengen, dit wil zeggen een samenleving 

neerzetten waar recht gedaan wordt aan de rechteloze – want dat is wat 

“rechtvaardigheid”, “in rechte leven met God”, betekent.  

En toen die joodse mens er niet in slaagde die Wet naar behoren na te 

volgen, ontstond het idee dat God zelf zou tussenkomen, dat Hij – of een 

van de Zijnen – het tekort van de mens op zich zou nemen en de mens terug 

in rechte zou brengen met God. Men verwachtte met andere woorden de 

Messias.  

De “weg” waarover de Didachè het heeft, de christelijke “hodos”, 

verkondigt dat de messiaanse verwachting is ingelost, dat de komst van de 

Messias een feit is, en wel in Jezus Christus. In hem heeft God – niet alleen 

de jood, maar, zoals Paulus tegen heug en meug heeft verdedigd – de 

universele mensheid verlost van alle tekort: van zonde, eindigheid en dood. 

In Christus is God gestorven, maar heeft God zodoende de dood 

omgebracht en het leven hersteld in zijn volle waarheid, in een leven dat 

alleen nog leven is en geen dood meer kent.  

Ziehier dus de “weg van het leven” waarover de Didachè het heeft: 

wie zich bekent tot Christus, zal niet sterven, maar eeuwig leven. Wanneer? 

Nu al. Zij het in principe. Want Christus heeft de dood wel overwonnen, hij 

is wel degelijk verrezen, zo bevestigen tal van getuigenissen. Maar kort na 

zijn verrijzenis is hij ‘even’ teruggegaan naar de Vader, en sinds die 

Hemelvaart is het wachten op zijn wederkomst, want dan zal hij zijn 

verlossingswerk universeel en voor altijd afmaken. Dan zal hij, in wat het 

Laatste Oordeel heet, voorgoed leven van dood scheiden, en de levenden 

die zich tot de waarheid bekennen zullen dan eeuwig blijven leven en de 

doden, eens opgewekt, zullen, wanneer ook die zich tot Christus hebben 

bekend, het eeuwig leven binnenwandelen.  

Maar wat nu dan? Wat staat de mensen van “de weg” nu te doen? Ze 

mogen dan in principe van tekort, dood en zonde zijn verlost, zij bevinden 

zich nog wel in een wereld waar al die euvels welig tieren. Ziehier dan wat 

hen te doen staat: getuigen - getuigen van hun principe, van het feit dat ze 

in principe leven, dat ze in principe nu al leven in een wereld waar tekort, 

zonde en dood niet langer bestaan.  

En getuigen doen ze via hun leer, hun onderwijs, hun Didachè. En via 

de Blijde Boodschap die ze wereldwijd uitdragen. En via hun manier van 



 4 

samenleven, een manier die het messiaanse ideaal van het Beloofde Land in 

praktijk brengt, een samenleven in volmaakte vrede, waar niemand iets 

tekort heeft en iedereen alles in gemeenschap bezit. 

 

2. Kruis 

  

Waar is nu het getuigenis het duidelijkst? Daar waar dit getuigenis 

rechtstreeks oog in oog met dood en tekort wordt geuit. Daar kan de 

christen het best getuigen niet door dood en tekort te zijn getekend. 

Vandaar het centrale belang van de vervolgingen tijdens het 

vormingsproces van het christendom. Zij bieden de christen de kans op de 

meest radicale manier van de “weg van het leven” te getuigen. Bedreigd 

met het doodsvonnis en al snel staande in een joelende arena oog in oog 

met de leeuwen die dat vonnis gaan voltrekken, kan hij voor die menigte 

getuigen dat hij niet langer leeft in de wereld waar het publiek in leeft en 

waar het denkt dat ook hij nog leeft: een wereld die door dood en lijden is 

getekend. De pijn en de dood waarmee men hem belaagt, beantwoordt hij 

met “alleluja”. Midden in het rijk van de dood, getuigt hij zingend van het 

leven waarin hij sinds zijn doop al leeft en die alleen maar leven is, eeuwig 

leven, leven niet langer door eindigheid en tekort ontsierd.  

Pas nu kunnen we begrijpen dat “de weg” die van “het kruis” is. Het 

kruis, zeker voor mensen uit de eerste eeuwen, is het vreselijkste wat 

bestaat, zo vreselijk zelfs dat daarvan in de nochtans overvloedige 

Romeinse beeldcultuur geen enkele afbeelding teruggevonden is. Tenzij in 

de christelijke beeldcultuur. Precies omdat het kruis het teken bij uitstek 

van pijn en dood is, ziet de christen daarin datgene waarvan Christus ons 

verlost heeft.  

De gespletenheid in de kern van het christendom waarover ik het 

had, betreft deze blik. Terwijl de christen naar dood, pijn en ellende kijkt, 

ziet hij precies het tegenovergestelde: het leven dat van dit alles is verlost 

en eeuwig en gelukzalig is.  

Voor wie de christelijke ‘hodos’ volgt, is die gespleten blik de ‘motor’ 

die hem of haar op die “weg” aanvuurt, voortjaagt. De weg die hij of zij gaat 

is er een van getuigen, maar dan wel van wat alsnog pijnlijk afwezig is en 

alle schijn heeft ook voor altijd afwezig te zullen blijven, met name een 

leven dat niet door eindigheid, tekort en ellende is getekend.  



 5 

Hier kiest de christelijke “weg” voor de “weg van het kruis”. Het is 

wat je een radicale ‘vlucht vooruit’ kunt noemen: rucksichtslos inzoomen 

op dood, pijn en lijden om precies op die manier ervan te getuigen dat die 

eigenlijk niet bestaan, dat die niet het echte, ware bestaan zijn en dat door 

hen heen een leven wenkt dat wel echt en waar is, een leven niet door onze 

condition humaine belaagd, een eeuwig leven.  

 

3. Liefde 

 

Het christendom is een “hodos”, een “weg’”. Het is “de weg van het kruis” of, 

wat op hetzelfde neerkomt, “de weg van de liefde”.  

Hoezo? Komt dat op hetzelfde neer?  

Ook dit vraagt om meer uitleg dan hier mogelijk is. Maar feit is dat de 

liefde die de christen God toedraagt door dezelfde gespletenheid of 

dubbelheid is getekend. Meerdere facetten van de christelijke cultuur 

geven daarvan blijk, maar in de mystieke traditie is dit misschien wel het 

duidelijkst. Tenslotte bestaat de hoofdmoot van die traditie uit 

liefdesmystiek, of zoals het heet: bruidsmystiek of minnemystiek. De 

mysticus houdt van God en waagt zich op een steevast lang liefdespad 

waarbij, in de liefdespijn die zich onvermijdelijk manifesteert, pijn akelig 

vaak de overhand neemt. Lees bij de mystiekers de passages over hun 

mystieke nacht er maar op na.  

Nu is liefde – en daarmee bedoel ik het liefdesverlangen, het 

hunkeren naar de geliefde – sowieso nooit zonder pijn. Een pagina uit een 

emblemataboek van Otto Venius 

uit 1608 illustreert dit raak. We 

zien er een minnaar, wiens hart 

letterlijk wordt getroffen door een 

overvloed aan liefdespijlen. Hier 

gaat het echter om ‘gewone’, 

erotische liefde, niet om devote 

liefde voor de goddelijke 

Bruidegom. Maar ook die liefde is 

daarom niet minder brandend, 

hunkerend en in die zin erotisch 

van aard. Laat ik dit, bij wijze van 

afsluiting, illustreren met een 

Otto Venius, Tellorum silva pectus, uit: Amorum Amblemata, 
1608 



 6 

prent van een jongere tijdgenoot van Otto Venius, Dirck de Bray, getiteld 

“Zweetdoek van Veronica”. Het thema, de vera icon, is bekend, en is hier 

blijkbaar bedoeld om te worden gebruikt in een devotionele liefdescontext. 

De toeschouwer wordt in de positie van de minnaar Gods geplaatst en 

neemt de woorden in de mond die hij kent uit het Hooglied (5: 10):  

 

Myn beminde is wit en roodverwigh, 

Uytgekoren uyt duysentigh. 

 

Of, in moderne vertaling (Willebrordvertaling 1975) 

 

Mijn lief is blank en blozend,  

onder tienduizend anderen is hij te herkennen. 

 

In het Hooglied is “mijn lief” 

gewoon “mijn lief”. Maar 

sinds de derde eeuw – meer 

bepaald sinds Origenes – 

leest de christen dit “lief” als 

God en drukt het hele 

Hooglied op de meest 

pregnante wijze de 

liefdesrelatie uit die de 

menselijke ziel aan God 

bindt.  

En hoe verschijnt 

“mijn” goddelijk “lief” hier? 

Als “wit en roodverwigh, / 

Uytgekoren uyt duysentigh”. 

Dit is althans wat we lezen 

op de prent. En de 

afbeelding toont inderdaad 

ook iets “roodverwigh”, 

maar daar houdt de 

vergelijking op. Het rood dat 

we zien is het rood van bloed, bloed afkomstig van de martelpraktijken die 

op het lichaam van ons “lief” zijn botgevierd. Jawel, de met doornen 

Dirck de Bray (naar Joseph de Bray), Zweetdoek van Veronica, ca 1670 



 7 

gekroonde, bloedende, gemartelde die we zien, is ons “lief”, is God, is 

diegene naar wie onze liefdeshunkering uitgaat, en is daarom “blank en 

blozend”, uniek en in schoonheid uitstekend boven “tienduizenden 

anderen” 

Het boek van Ignace Schretlen dat hier centraal staat, maakt een 

promenade doorheen een bos aan moderne kunstwerken die zich met de 

kruisweg inlaten. Sommige vatten de 

hele weg in één beeld. Zo vermeldt 

Schretlen het monochroom van Dan 

Flavin, Icon VII (Via Crucis). Wie in het 

neonlicht van dit werk staat, kan het 

best de hier besproken prent van Dirck 

de Bray even in zijn blik inschuiven. 

Misschien wordt het zwart van Flavins 

monochroom dan iets leesbaarder.  

Samengevat is de “weg van het 

kruis” de “liefde”, de liefde tot God, tot 

diegene die ons van dood, pijn en lijden 

verlost. En waar laat die liefde zich het 

helderst zien, waar getuigt ze het 

ondubbelzinnigst van de waarheid 

waarvoor ze staat? Daar waar ze oog in 

oog staat met een God die door dood, 

pijn en lijden letterlijk in het gelaat is 

verminkt. En van dit gelaat getuigt de devote minnaar of minnares dat het 

de schoonheid zelve is, lees dat hij of zij getuigt van een wereld waar alle 

pijn en tekort is opgeheven en waar alle verlangen naar volmaaktheid is 

bevredigd.  

Ik heb het hier enkel over de typische gespletenheid van de 

christelijke beeldcultuur gehad. Denk niet dat die gespletenheid in onze 

post-christelijke tijden niet langer van tel is. Puur formeel blijft die nog 

steeds de kern – en dus de motor – van onze beeldcultuur uitmaken, en dit 

in een waaier aan vaak niet makkelijk te detecteren vormen. Maar dit gaat 

het bestek van deze korte lezing te buiten.  

Rest mij jullie alvast welkom te heten in wat je gerust het embleem 

van de christelijke kunst kunt noemen. Welkom dus op “de weg van het 

kruis”.   

Dan Flavin, Icon VII (Via Crucis), 1962-1964 


