Kpc Katholiek Document
atie Centrum Kathe
oliek Documentatie Centrum Katholiek
Documentatie Centrum

BE—F ¥ — & P

= =

n“““ Ottt hs |
DU = 0 - .

‘ PnnI“M 4 . /

‘ J

| z A Al £/, "EI=E§§§=Eg£§j=§==§= =

| e e

TEEEI-IJI( g e -

... — S e L AT |  CSNeae [ Eraree—r e
3 T
R e T v § e S S

LES ENEENHALF ESSAY
OVER

e
.

D . .
12 ~TPw m— = 7
X2 : =

- B i H
)
. == =~
v S =

. M; 23 e 0
v 7 7

[ :'.-r.-- = o
3 i S s e — A S S— —
e U

]
o —"
v 13 3 a
» V.
. v v
vh '




Inhoud

Ten geleide

Rijkdom en valkuilen van een KMM-interview: Ervaringen van een
Nederlandse priester in Oost-Afrika / Vefie Poels

Papieren Erfgoed: Vier eeuwen devotie- en gedachtenisprentjes /
Jeffry Huntjes

Beleef God in gezang: Een eerbetoon aan de muziek van
Bernard Huijbers / Tony Barr

Column / Wiek

Ik pas niet en God ook / Theo Salemink

Aanwinsten Archief / Ramses Peters

Collectie Beeld en Geluid / Vefie Poels & Marieke Smulders

De Hogeschool te Oeffelt / Gerda Smeets

Colofon

Activiteiten

12
18
19
23
24
28
28
29



Impressie 22 - 2018

TEN GELEIDE

In het KDC klinkt niet vaak muziek,
maar er zit wel muziek in de archie-
ven. Een van de rijkste collecties is
het archief van de componist Ber-
nard Huijbers (1922-2003), die een
prominente rol speelde in de vernieu-
wing van de kerkmuziek in Nederland
vanaf de jaren ‘60. Huijbers’ faam
overschreed de landsgrenzen. De
belangstelling voor Huijbers’ oeuvre
komt dan ook deels uit het buiten-
land. De Brits-Amerikaanse onder-
zoeker Tony Barr is gefascineerd
door Huijbers’ muzikale ontwikkeling.
In een biografisch artikel zet hij hel-
der uiteen waaruit Huijbers’ bijdrage
aan de liturgische muziek bestond.

Een tweede grensoverschrijdend arti-
kel komt van de hand van Vefie Poels
over de KomMissieMemoires (KMM):
de duizend interviews met missiona-
rissen, die met elkaar tienduizenden
uren aan herinneringen opleveren die
als bron kunnen dienen voor missie-
en koloniale geschiedenis. De aan-
leiding voor deze bijdrage was het
boek dat de Spiritiin Albert de Jonga
wlar ¢s pLoicecrde cvan zijavel
als missionaris in Kenia en Tanzania.
Do cng razdpleejrie daervoor ook
2iji1 &gcin interview. Jeze iiiterviews
leveren informatie op die in geschre-
/en trormzn iet azr ce crce kainzn,
omdat de geinterviewden vrijmoe-
diger vertellen en de vragensteller

ze om nadere uitleg vraagt. Veel
studenten hebben deze interviews
beluisterd in het kader van colleges

over koloniale onderwerpen. Voor
internationale onderzoekers kunnen
deze bronnen van grote waarde zijn.

Die waarde is ook direct zichtbaar in
de 300.000 devotieprentjes die het
KDC rijk is. Jeffry Huntjens vatte de
informatie die in de tentoonstelling
en op twee symposia over dit onder-
werp werd aangeboden, overzich-
telijk samen. Veel bezoekers delen
hun waardering voor dit onderwerp.
Wat onderzoek betreft, blijkt er in
het buitenland meer belangstelling te
zZijn voor deze vorm van volksdevotie
dan (nu nog) in Nederland. Het KDC
spant zich in om de eigen collectie
verder te ontsluiten en te verbinden
met soortgelijke verzamelingen

in het land. Dankzij de jarenlange
inspanning van Jos Lokin ligt er een
goede basis en dankzij een creatieve
reportage van Omroep Gelderland
hebben zich nieuwe vrijwilligers voor
dit project aangemeld.

Hans Krabbendam



KDC

RIJKDOM EN VALKUILEN VAN EEN KMM-INTERVIEW:
ERVARINGEN VAN EEN NEDERLANDSE PRIESTER IN

OOST-AFRIKA

Onlangs verscheen het boek Een
missionair leven in documenten van
Albert de Jong, lid van de Congre-
gatie van de H. Geest. Albert de
Jong is een groot deel van zijn leven
werkzaam geweest in Tanzania en
Kenia, zowel in parochies als in het
onderwijs, in periodes tussen 1974
en 2014. Een van de documenten
waar het boek op is gebaseerd is het
zogenaamde interview van de Kom-
MissieMemoires dat op 6 juni 1984
met hem is afgenomen door Martin
Peters. Het interview, dat ruim acht
en een half uur duurt, is integraal
opgenomen en beslaat ongeveer een
derde deel van het boek.

De interviews van de KomMissieMe-
moires (KMM) zijn een begrip in de
geschiedschrijving van de Neder-

landse missiegeschiedenis, maar
ook in de koloniale geschiedenis.
Lange tijd was deze collectie van een
duizendtal interviews, opgenomen

in de periode 1977-2004, de groot-
ste verzameling orale bronnen in
Nederland. De KMM startte als een
gezamenlijk project van CMC, KDC,
Missio en de KRO met als doel de
ervaringen van de Nederlandse mis-
sionarissen voor het nageslacht vast
te leggen ten behoeve van weten-
schappelijk onderzoek. De commis-
sie interviewde ongeveer tien procent
van de Nederlandse missionarissen
met de belofte dat de interviews ver-
trouwelijk zouden worden behandeld.
De KMMe-interviews vormen nog
steeds een van de meest geraad-
pleegde bronnen van het KDC, getui-
ge bijgaande statistische overzichten

Tabel 1: Aantal personen dat toestemming heeft gevraagd voor het raadplegen van KMM-inter-
views benevens het doel voor het gebruik van het interview

Boeken,
lezingen,
Aantal Scriptie, Familie- documentai-
gebruikers Proefschrift werkstuk geschiedenis res etc. Les-materiaal

2012 7 1 1 2 3
2013 6 2 1 2 1
2014 10 1 3 3 3
2025 135 2 1 3 5 124
2016 111 1 2 3 105
2017 69 1 2 3 63




12
10

2012 2013 2014

B Proefschrift
B Familie-geschiedenis

B Les-materiazal

Grafiek 1: Doel van het gebruik van de interviews

van de laatste 6 jaar.

Het gebruik van de interviews voor
proefschriften, scripties of werkstuk-
ken, familiegeschiedenis en andere
publicaties is vrij stabiel door deze
jaren heen. Alleen het gebruik voor
lesmateriaal vertoont afwijkende
cijffers omdat de afdeling Geschiede-
nis van het Nederlands Katholicisme
de interviews sinds 2015 als een
vast onderdeel van het curriculum
gebruikt om de bachelor-studenten
in te leiden in oral history, waarmee
zij dus meteen ook iets mee krijgen
van missiegeschiedenis. Bijna alle
gebruikers van de interviews zijn
Nederlanders, wat gezien de taal
niet verwonderlijk is. Toekomstige
vertaalapplicaties kunnen het bereik
aanzienlijk vergroten. Een enke-

le Indonesische onderzoekster of

Impressie 22 - 2018

2015 2016 2017

W Scriptie, werkstuk

Boeken, lezingen, documentaires etc.

Canadees met Nederlandse wortels
heeft ook gebruik gemaakt van de
interviews. Ook zijn er verschillende
Nederlandse onderzoekers die in het
buitenland wonen en werken, die op
basis van de KMM-interviews on-
derzoek doen naar de geschiedenis
van het land waar ze op dat moment
wonen.

Dit is hierbij in een staafdiagram
weergegeven (grafiek 1). Om het
overzicht te houden is voor lesmate-
riaal van 1-100 een 1 geteld, en voor
boven de 200 een 2.

Een volgende vraag is hoevéél
interviews er voor deze doelen zijn
gebruikt, waarbij we meteen een
schifting kunnen maken naar conti-
nent.



Aantal inter-
views Azié Afrika Amerika Europa

2012 53 10 19 18

2013 30 16 1 13

2014 29 13 4 6 6

2015 56 48 3 5

2016 40 38 2

2017 48 35 1 2

Tabel 2: Het gebruikte aantal interviews uitgesplitst naar continent

Ook dat kan in een staafdiagram
worden weergegeven (zie grafiek

2). Wat opvalt is de stijging van het
aantal Azié-interviews. Dat komt voor
een deel op conto van het lesma-
teriaal — voor de colleges worden

elk jaar dezelfde dertien interviews
gebruikt — maar voor een ander deel
komt het voort uit een toegenomen
belangstelling voor de missiege-
schiedenis in relatie met de koloniale
en politieke geschiedenis van Neder-
lands-Indié en Indonesié. Dat zien
we in proefschriften, maar ook in een
aantal artikelen over de rol van de
missionarissen tijdens de politionele
acties. Ook voor Amerika — Curagao
—is er een link met de koloniale
geschiedenis. Een ander onderzoek
behelst de rol van de Nederlandse
missionarissen in hun contacten met
de inheemse bevolking in Noord-,
Midden- en Zuid-Amerika. Een
onderzoek in Afrika richtte zich op
Zuid-Afrika en een ander op de rol
van de Nederlandse vrouwelijke mis-

sionarissen in de gezondheidszorg in
oostelijk Afrika, zoals het dovenon-
derwijs.

HET GEBRUIK VAN ORALE
BRONNEN VOOR ONDERZOEK
In het verleden is er veel onderzoek
gedaan naar de betrouwbaarheid van
orale bronnen. Herinneringen kunnen
onbewust worden beinvloed, zowel
door persoonlijke gebeurtenissen

in iemands leven als door de zoge-
naamde ‘collectieve herinnering’.
Voor sommige onderzoekers is die
onzekerheidsfactor een reden om
geen gebruik te maken van inter-
views. Andere onderzoekers ge-
bruiken deze rijke bron wel, waarbij
net als bij andere documenten een
prudente historische bronnenkritiek
wordt gehanteerd. Albert de Jong,
zelf gepromoveerd op een analyse
van 75 KMM-interviews, kwam in
zijn proefschrift tot de conclusie dat
mondelinge en schriftelijke bronnen
onmisbaar zijn voor elkaar en met



&0
50
40
3
2

[ R

1

L R

elkaar verbonden zijn. De ene keer is
de schriftelijke bron complementair
aan de mondelinge, de andere keer
is het precies andersom (Albert de
Jong, Missie en politiek in Oostelijk
Afrika. Nederlandse missionarissen
en Afrikaans nationalisme in Kenya,
Tanzania en Malawi 1945-1965,
Kampen 1994, p. 23-25).

Het nieuwe boek van Albert de Jong,
dat op 2 maart 2018 werd gepresen-
teerd tijJdens een minisymposium
georganiseerd door de Stichting
Nijmeegs Instituut voor Missiewe-
tenschappen in samenwerking met
het KDC, is een mooie illustratie van
die onderlinge verbondenheid, en
tevens van de rijkdom én de valkuilen
van interviews. Zo gaf het interview
met De Jong achtergrondinformatie
over conflicten die in de correspon-
derende schriftelijke bronnen met de
mantel der liefde werden bedekt of
zelfs geheel niet aan de orde kwa-

Impressie 22 - 2018

men. De situatie werd in het schrifte-
lijk materiaal daardoor soms mooier
voorgesteld dan de werkelijkheid
was, bijvoorbeeld in de brieven aan
het thuisfront. Het KMM-interview
gaat veel uitvoeriger in op de proble-
men waarmee Albert de Jong werd
geconfronteerd, waarbij de hoge
invoerrechten van westerse produc-
ten — de spiritiinen smokkelden via
autobanden toiletpapier het land bin-
nen! — maar een futiliteit was. Maar
ook hier komen niet alle problemen
aan de orde. Het is duidelijk dat kri-
tiek op het beleid van Nyerere en zijn
umajaa-politiek in de jaren tachtig in
de taboesfeer lag. Pas in enkele zeer
recente artikelen, eveneens opgeno-
men in de publicatie, doet Albert de
Jong hierover een boekje open.

De rol van de interviewer is in de

KMM-interviews relevant. Alle inter-
views zijn via een bepaald stramien
opgezet, die een zekere speelruimte

Grafiek 2: Aantal geraadpleegde KMM-interviews naar continent

2012 2015 2014

B Azie WAfrika mAmerka

2015 2016 2017

Eurcpa



laat aan de interviewers. De door
de wol geverfde Martin Peters — hij
heeft 437 KMM-interviews afgeno-
men — weet goed door te vragen,
maar aan de andere kant laat hij zijn
eigen ervaringen (hij werkte jaren-
lang als missionaris in Ghana) soms
teveel meespelen. Daarbij legt hij de
geinterviewde wel eens woorden in
de mond of projecteert hij de situatie
in Nederland op de situatie van de
geinterviewde. Maar die ervaringen
zijn op andere momenten juist cru-
ciaal om een goed beeld te krijgen.
Door zijn vragen krijgen we te horen
over de grote spanningen tussen de
Nederlandse spiritijnen en de Afri-
kaanse priesters begin jaren zeven-
tig. De Afrikaanse priesters eisten
de betere parochies en invloedrijke
posten op bij de bisschop. Het is op-
merkelijk dat Nederlandse paters dus

missionair
leven in
documenten

nog begin jaren zeventig gedwongen
moesten worden de macht in de
missiekerken uit handen te geven!
Dat gold trouwens niet alleen voor de
spiritijnen: ook andere Nederlandse
missionarissen liepen daarin niet
voorop.

Het boek van Albert de Jong laat
zien dat het KMM-interview dat met
hem is afgenomen tekortkomingen
en valkuilen kent, maar dat het aan
de andere kant een grote rijkdom
biedt aan ervaringen van een Neder-
landse priester in de recente kerkge-
schiedenis van Tanzania en Kenia,
van pastor in de krottenwijk van
Kibera in Nairobi tot decaan van het
gerenommeerde Tangaza University
College.

Vefie Poels



Impressie 22 - 2018

PAPIEREN ERFGOED: VIER EEUWEN DEVOTIE- EN

GEDACHTENISPRENTJES

Dit voorjaar ontving het KDC een
schenking van 88.500 devotie- en
gedachtenisprentjes van pater Leers
uit Wijchen, waardoor de collectie nu
zo’n 300.000 exemplaren telt. Wat

in de volksmond beter bekend staat
als ‘bidprentjes’, werd eeuwenlang
uitgebracht ter gelegenheid van
doop, communie, overlijden, pries-
terwijding en -jubileum. Nergens was
de dichtheid van prentjes zo hoog
als in Nederland. De afbeeldingen
en gelegenheidsteksten bieden een
unieke Kijk in de belevingswereld van
de katholiek en zijn daarom als bron
van belang voor cultuurhistorisch
onderzoek.

Het KDC verzamelt devotiepren-

ten die exemplarisch zijn voor het
erfgoed van het katholieke volks-
deel. De medewerkers beschrijven
en categoriseren de prentjes, zodat
zij voor onderzoekers beschikbaar
zijn. Daarnaast organiseert het KDC
tentoonstellingen en symposia om de
devotieprenten bij een groter publiek
onder de aandacht te brengen.

Op de laatste bijeenkomsten spra-
ken experts zoals cultuurhistorica
Evelyne Verheggen, kunsthistoricus
Leo Ewals, hoogleraar spiritualiteits-
studies Peter Nissen, taalvirtuoos Ivo
de Wijs en de KDC-collectiespecia-
listen Jos Lokin en Vefie Poels over
vierhonderd jaar devotieprentjes. Zij
legden uit hoe deze zich in de loop
der eeuwen als katholiek cultuurfeno-
meen hebben ontwikkeld.

PERSOONLIJKE DEVOTIE

Al sinds de vroege middeleeuwen is
er binnen de rooms-katholieke kerk
een grote rol weggelegd voor ‘beeld-
cultuur’. Paus Gregorius de Grote
(ca. 540-604) zag hoe belangrijk
afbeeldingen waren voor het onder-
wijzen van de catechismus aan on-
geletterden. Daarnaast vervulden de
voorstellingen een sierfunctie binnen
de kerkelijke kunst en geschriften en
hielpen zij als geheugensteun voor
de ongeletterde leken. Vanaf de der-
tiende eeuw werden illustraties ook
steeds meer onmisbaar in de privé-
devotie. Bidden deed men namelijk
met alle zintuigen en de fantasieprik-
kelende prenten hadden als doel om
de ‘imaginatie’ van de gelovigen te

7



stimuleren, zodat zij de episodes uit
de bijbel of de legendes van martela-
ren en heiligen beter konden visuali-
seren tijdens hun gebed.

Hoewel devotionele prenten — met
name als onderdeel van bijbels en
missalen — al vanaf de late middel-
eeuwen bestonden, nam het feno-
meen van de prentjes pas een vlucht
vanaf de late zestiende eeuw. De
introductie van de drukpers maakte
grootschalige reproducties goedko-
per en gemakkelijker, waardoor er in
steden zoals Antwerpen een bloei-
ende industrie van devotieprentjes
ontstond. Maar verrassend genoeg
was de grootste afzetmarkt voor
deze Antwerpse prentjes nu juist in
de Noordelijke Nederlanden.

Deze populariteit in de Republiek

is volgens Verheggen te verklaren
door de wijze waarop de katholieke
Nederlanders gedwongen werden
hun geloof ‘ondergronds’ te belij-
den. Hoewel het katholicisme na de
Opstand niet meer in het openbaar
uitgeoefend mocht worden, was nog
steeds één derde van de bevolking
katholiek. Dit volksdeel was in grote
mate toegewijd aan hun geloof, maar
werd gedwongen zichzelf opnieuw uit
te vinden. Zo zorgde het wegvallen
van de bisschoppelijke hiérarchie er
bijvoorbeeld voor dat in deze periode
de religieuzen de belangrijkste voor-
trekkers werden van het geloof.

De grootste groep religieuzen werd
gevormd door vrouwen uit de betere
klasse, die uit religieuze overtuiging
hadden besloten om een mystiek

huwelijk aan te gaan met Christus, in
plaats van te trouwen. Deze gees-
telijke maagden, beter bekend als
‘klopjes’, vormden de ruggengraat
van het Nederlands katholicisme.
Gedurende de zeventiende eeuw wa-
ren er naar schatting 5.000 klopjes
actief, tegenover 400 a 500 priesters.
De klopjes waren werkzaam in het
onderwijs en de zorg en als gevolg
daarvan kregen veel katholieke kin-
deren godsdienstles van deze vrou-
wen. De klopjes gebruikten prentjes
als een onderwijsinstrument, maar
ook deelden zij deze uit bij bijzonde
re gelegenheden zoals communies
of jubilea. Hierbij werden enkele
prentjes voorzien van een gelegen-
heidstekst. Dit was de geboorte van
het devotieprentje zoals we dat nu
kennen. In deze ‘schuilkerkperiode’
werden devotieprentjes populair als
een toegankelijke, meer persoonlijke
uiting van het geloof.

DEVOTIE EN TECHNIEK IN
OPBLOEI

De oudste overgebleven devotie-
prentjes stammen uit het midden
van de zeventiende eeuw. Opvallend
voor deze periode zijn de kleurrij-

ke voorstellingen van bloemen, het
gebruik van kantwerk en de promi-
nente aanwezigheid van de maagd
Maria. Deze prachtig vormgegeven
devotieprentjes werden al gauw
vanuit de Zuidelijke Nederlanden
over heel West-Europa verspreid.
Frankrijk nam zelfs in de loop van de
achttiende eeuw de rol van hoofdle-



Impressie 22 - 2018

B 2823

verancier over. Kunsthistoricus Leo
Ewals verklaart deze trend door een
heropleving van interesse voor het
katholieke geloof na een onrustige
eeuw vol reformatie, contrareformatie
en oorlog.

In de negentiende eeuw ziet Ewals
een parallelle ontwikkeling plaatsvin-
den: na de Franse Revolutie en het
Concordaat van 1801 is er sprake
van een religieuze en technische
bloeiperiode, waar met name de op-
komende bourgeoisie van profiteert.
Particulieren, niet de Kerk, worden in
de loop van deze eeuw de grootste
afnemers van devotionalia, waar-
door de markt hiervoor steeds groter
wordt. Volgens kerkhistoricus Nissen
is deze groeiende interesse te ver-
klaren door een ‘material turn’ binnen

het katholicisme. Waar protestanten
hun religie belijden vanuit de ratio, is
het geloof voor katholieken meer een
gevoelskwestie. Daarom omringden
zij zich graag met fysieke en visuele
uitingen van hun geloof. Devotie-
prentjes waren daar een onderdeel
van.

Om te voldoen aan deze toene-
mende vraag moesten productie en
logistiek mee veranderen. Prentjes
werden massaal uit Frankrijk, Duits-
land en Belgié geimporteerd en door
lokale drukkers van gelegenheids-
tekst voorzien. In Nijmegen hadden
wij echter ook enkele uitgeverijen die
hun eigen prentjes publiceerden, zo-
als ‘Sier uw huis’ van Rudolph Bless.

VAN KUNST TOT KITSCH

Naast de techniek ging ook de kunst
van de devotieprentjes met zijn tijd
mee. Waar aanvankelijk vooral het
neoclassicisme domineerde op de
Franse prentjes, ontwikkelde de

stijl van de Kerk zich in de loop van
de negentiende eeuw richting de
neogotiek. De doodsprentjes werden
duister en naargeestig met melan-
cholische voorstellingen van knekels,
kruisen en de dood. De nadruk lag
hierbij vooral op de begrafenisrite en
het rouwproces. “Hoop was ver te
zoeken”, volgens Ewals.

Vanaf het begin van de twintigste
eeuw zien Ewals en Nissen een
mentaliteitsomslag. Drukkers grij-
pen weer terug op kunst uit eerdere
eeuwen. Vooral renaissanceschil-
ders, zoals Fra Angelico (1395-1455),



10

en romantici, zoals Ary Scheffer
(1795-1858), werden buitengewoon
populair. Hoewel de prentjes uit deze
tijd in onze ogen wellicht wat kitsche-
rig mogen ogen, was dit met name
een poging van de drukkers om de
devotionalia naar een hoger niveau
te tillen.

Eigentijdse kunst kreeg in de loop
van deze eeuw ook een plek. Zo
zien we dat vanuit Zuid-Duitsland de
stijl van Beuron komt overwaaien.
Deze kunststijl, afkomstig van het
gelijknamig benedictijnenklooster,
kenmerkte zich door strakke geome-
trische grondvormen, het gebruik van
symmetrie, herhaling van beeldele-
menten en meer ruimte voor tekst.
De stijl van Beuron vindt zijn oor-
sprong in het werk van de benedictijn
en kunstenaar Peter Lenz (1832-
1928), die zich sinds 1870 al inzette
voor een nieuwe vorm van kerkelijke
kunst. In Nijmegen waren ook veel
moderne kunstenaars actief: Jac Ma-
ris (1900-1996), Lou Manche (1908-
1982), Joan Collette (1889-1958),
Marie-Thérése Brining (1920-2001)
en Wim van Woerkom (1905-1998).
Hun werk is deels aanwezig in de
collectie van het KDC.

VAN PSALM NAAR PER-

SOON

Niet alleen de voorzijde van het
devotieprentje moderniseerde in
deze periode, maar ook de gelegen-
heidsteksten. Waar in de negentien-
de eeuw vaak werd gekozen voor
algemene psalmen op de priester-

en doodsprentjes, zien we aan het
begin van de twintigste eeuw dat de
bijbelteksten al meer worden afge-
stemd op het leven van de persoon
in kwestie.

Vanaf de jaren 1910-1920 verander-
de deze mentaliteit echter pas dras-
tisch. Nadat paus Pius X (1835-1914)
de communieleeftijd verlaagde en de
nadruk meer kwam te liggen op de
eucharistie, zien we een opvallen-
de ontwikkeling: communieprentjes
werden steeds meer gericht op de
wereld van het kind. De afbeeldingen
werden vrolijker met felle kleuren,
engeltjes en kinderen. De gelegen-
heidsteksten werden ook meer afge-
stemd op de communicant.

Vanaf de jaren vijftig zet deze per-
soonlijke benadering zich steeds



verder door. Het gebruik van bio-
grafische teksten en portretten nam
langzaam toe. Priesters en religieu-
zen liepen hierin voorop, maar ook
steeds meer leken kozen hiervoor.
Naast de genealogische waarde die
deze prentjes hebben, vertellen zij
ons ook veel over de emoties achter
het geloof.

ERFGOED DAT BLIJFT LEVEN
Met de inzet van de ontkerkelijking in
de jaren zestig hebben de biografi-
sche prentjes de overhand gekregen
en is hun inhoudelijke afstand tot ‘de
dood’ steeds groter geworden. In de
gelegenheidsteksten vertellen de
nabestaanden liever over het leven
van hun dierbare dan over het ster-

IN MEMORIAM

Pater Robert Regout s.j.
geboren 18 Jan. 1896 te Maastricht, in
de Societeit van Jezus getreden 5 ]an.
1915, priester gewijd 15 Aug‘ 1927,

overleden te Dachau (Beieren)
29 Dec. 1942

Impressie 22 - 2018

ven. Ondanks het leeglopen van de
kerken blijft het gebruik van gedach-
tenisprentjes in het zuiden van ons
land nog gangbaar. Nissen verklaart
deze trend door een persoonlijke
beleving van spiritualiteit. De prentjes
bieden steun bij het rouwproces en
leveren een vorm van ‘materiéle
onsterfelijkheid’. lvo de Wijs stelde
dat daarnaast de rouwadvertentie in
sommige opzichten de rol van het
doodsprentje heeft overgenomen.
Verheggen breekt een lans voor
nieuw onderzoek naar devotie-
prenten. Zij verwacht dat deze
herontdekt worden voor studies

naar spiritualiteit, kunst, internatio-
nale verbanden en het vernieuwde
genderperspectief. Vooral vanuit de
Verenigde Staten is er momenteel
veel aandacht voor het onderwerp
en het is slechts een kwestie van tijd
voordat deze interesse in West-Eu-
ropa ook weer opleeft. Het KDC wil
zich daarom gaan toeleggen op een
onderzoekersgerichte aanpak. Dat
wil zeggen: het digitaliseren van de
collectie, meer uniformiteit toepassen
in het beschrijven en categorise-
ren, samenwerkingen aangaan met
andere collectievormers en aanslui-
ting zoeken met het onderzoek in het
buitenland. Zo hoopt het KDC dat zijn
collectie een vruchtbare bodem zal
bieden voor nieuwe inzichten.

Jeffry Huntjens

11



12

KDC

BELEEF GOD IN GEZANG:
EEN EERBETOON AAN DE
MUZIEK VAN BERNARD
HUIJBERS

In februari van dit jaar bezocht de
Brits-Amerikaanse componist en
theoloog Tony Barr het KDC. Barr
heeft jarenlang samengewerkt

met componist Bernard Huijbers
(1922-2003) en tekstschrijver Huub
Oosterhuis (1933) om hun oeuvre
in het Engels te vertalen. Huijbers
en Oosterhuis mogen beschouwd
worden als de geestelijk vaders van
de moderne kerkmuziek. Barr is
bezig om het werk van ‘zijn mentor’
Huijbers in kaart te brengen. Diens
archief is sinds 1984, in overleg met
de componist zelf, vanuit Frankrijk
bij het KDC ondergebracht. Tot aan
zijn overlijden is Huijbers dit archief

blijven aanvullen tot een totale lengte
van meer dan 11 meter, bestaande
uit boeken, tijdschriften, geluidsban-
den en archivalia. In 2016 rondden
KDC- medewerkers de ontsluiting
van dit archief af. Een recent Engels-
talig artikel waarin Barr de rol van
Huijbers toelicht is de moeite waard
om hier in een bewerkte versie te
laten verschijnen. !

EEN BLOEIENDE PASSIE

Het boeiende van Bernard Huijbers
is niet alleen dat hij de toon heeft
gezet voor de manier waarop moder-
ne liturgische muziek wordt gecom-
poneerd, maar ook dat hij zijn lessen
1 T. Barr, ‘Naming God in Song’, Music an
Liturgy: The Journal of the Society of Saint Gregory
(2017), issue 360, vol. 43, nr. 1, p. 8-12. De inventa-

ris van het archief van Huijbers is te raadplegen op
de KDC-website.

R e Psekwn &
= G - ¢ TR W 175 0%~y
g [(’/(r) st wadts o ww Naww 2l e oo P R [G5 li_f" el
Siveth 14 K L 1 | L L o ) N v L, v !
B e R : = : :
A ; =
o1 f 7 e v o — : ——
T L el - \ $5 |4 2HAEY ¥ [ TE M
it g,
g | T F r——
] ! T C f - =
‘) b : "9 = -
.= 2 = = - ,
7L 41 L - b SRR S
I 7 % | -
) | : %
| 5!‘/ Ynays frorid am , 3 ;‘Z”/ 7 ¢ e | W ¥ | = 5
| LB o | Ltrrgt, ot | b & — =
I Took. 4t P 5 S : ’
: s i
) Y ot v Heeliren al e 2 | alll : ) L &, 3
|
P 6' 7 & F3 7 ==
= el R
= 7 = =
( OpVler L vtns Lk lobien forlaat




Bernard Huijbers (Fotograaf onbekend)

volop in de praktijk heeft weten te
brengen. In Huijbers’ ogen moest
muziek meer zijn dan simpelweg de
melodische begeleiding van de Heili-
ge Mis. Liederen moesten een actief
onderdeel vormen van de eredienst.
Deze passie voor muziek open-
baarde zich al in zijn jonge jaren als
jezuiet, toen Huijbers’ werk in het
teken stond van de Latijnse liturgie.
Het koor, de priester en de kerkgan-
gers hadden toen nog elk hun eigen
rol binnen de Heilige Mis. Zijn reper-
toire bestond destijds uitsluitend uit
gregoriaanse zang. Deze muzikale
invloed zou bewust en onbewust een
grote rol blijven spelen in zijn verdere
carriére.

Van 1951 tot 1960 studeerde Huij-
bers aan het Conservatorium van
Amsterdam om zich te verdiepen in
compositieleer en muziektheorie. Hij

Impressie 22 - 2018

bestudeerde de werken van barok-
musici zoals Heinrich Schitz (1585-
1672), Henry Purcell (1659-1695)

en Dietrich Buxtehude (1637-1707).
Tegelijkertijd was hij muziekleraar en
dirigent van het jongenskoor op het
Sint-lIgnatiuscollege van de jezuieten
in Amsterdam. Zijn schrijverspen
stond echter ook niet stil. Van 1949
tot 1954 schreef hij een groot aantal
devotie- en Marialiederen, waaronder
Missa Maria Mater Dei (1950) en Te
Deum (1952-1954), twee orgelsuites
en een opera.

Vanaf het midden van de jaren vijftig
veranderde zijn stijl echter drastisch
onder invloed van pater Jacques
Mulders (1921-2010) uit Maastricht.
Deze theoloog was op zijn beurt een
leerling geweest van de liturgische
vernieuwer Josef Andreas Jung-
mann (1889-1975). Mulder pleitte



P ’7‘""//?‘/_’”' f"//,v g-lovs - s Lo |72 s Tofle.

y| A - A, Mot 45 U %

Gy foel e bf o s s TR P S, AT

2 lles Ll G |mn 25 vrete.

1 g

Vo tls Wi sle, Rl Mo | V1 Sy Vo e Ret , al bonef ¢ lypricltllf- cpo e |pintlon o £at | 1

[
P

oy f\; i
-

*Stnovon Nr, 251, - 14 zeiig

voor een actieve deelname van de
kerkgangers aan de eredienst. Dit
gedachtegoed bracht Huijbers en zijn
Groningse confrater en tekstschrijver
Huub Oosterhuis tot samenwerking.
Oosterhuis’ devotionele teksten in

de volkstaal deden iets nieuws in
Huijbers ontwaken, wat onder andere
resulteerde in zijn Nederlandse
bewerking van de Johannes-Passion
(1959).

EEN MUZIKALE PIONIER

Na het afronden van zijn opleiding
aan het conservatorium richtte Huij-
bers in 1961 de Stichting Werkgroep
voor Volkstaalliturgie op voor stu-
denten. Bovendien tekende hij een
contract bij uitgeverij Gooi en Sticht
in Hilversum. Onder deze banier

bracht hij tussen 1967 tot 1986 onder
meer een tweedelig liederenboek en
verschillende essays uit, waarin hij
zijn overtuigingen verder uitwerkte.
In 1966 was hij één van de mede-
oprichters van Universa Laus, een
Europees samenwerkingsverband
van kerkcomponisten en —musici, dat
zich bezighield met vernieuwingen
binnen de liturgie. Onderzoeker Tony
Barr was zelf lid van dit collectief,
totdat hij in 1985 naar de Verenigde
Staten vertrok.

In die jaren liep Huijbers, samen met
zijn Franse collega Joseph Gelineau
(1920-2008), voorop bij het herdefini-
eren van kerkmuziek. In zijn baan-
brekende publicatie Door podium en
zaal tegelijk (1969) introduceerde hij
een nieuw soort muzikaal vocabu-



Impressie 22 - 2018

laire. Zo maakte hij bijvoorbeeld een
duidelijk onderscheid tussen ‘sacrale
muziek’ enerzijds en ‘rituele muziek’
anderzijds. Het eerste definieerde

hij als begeleidende muziek om de
kerkgemeenschap ‘te vermaken’
tijdens de ‘gaten’ in de Mis, terwijl hij
het tweede type beschouwde als een
integraal onderdeel van de eredienst
door het zingen van devotionele lie-
deren. Volgens hem lag de toekomst
van de liturgie in deze rituele muziek.
Om zijn doel te bereiken compo-
neerde Huijbers zijn rituele muziek
volgens het principe van de ‘formu-
la technique’: simpele, herkenbare
melodieén. Hierdoor werd zijn werk
toegankelijk voor het grote publiek.
Daarnaast stond ‘de integratie van
woord en muziek’ bij hem centraal.
Goede teksten raken mensen en

de muziek moest derhalve in dienst
staan van de tekst, niet andersom.
Door te spelen met het metrum en
syncopes (regelmatige en onregel-
matige ritmes in de muziek) creéerde
hij een bepaalde ‘flow’ in zijn liede-
ren, waardoor dit ‘huwelijk tussen
woord en melodie’ heel natuurlijk
aanvoelde. Op deze wijze zouden
kerkgangers volledig kunnen opgaan
in de liederen en ‘beleefden zij God
door middel van de muziek’.

GODS VOLKSMUZIEK

In dit licht hanteerde Huijbers drie
gouden regels: (1) Wees niet bang
om te stelen van anderen, want
iedereen doet het; (2) Zorg dat je
alleen steelt van de besten, want zo

waarborg je de kwaliteit; en (3) Steel
van deze componisten alleen hun
beste werk. Daarmee wilde hij zeg-
gen dat het niet erg is om geinspi-
reerd te worden door andere schrij- 15
vers, want dat maakte zijn muziek
herkenbaar.

Huijbers bracht deze filosofie onge-
geneerd in de praktijk. Veel van zijn
werk was gebaseerd op gregoriaan-
se liederen, zoals Het Lied van Brood
en Beker (lied 1:61) en Ontwaak, gij
die slaapt (lied 1:148), waarin respec-
tievelijk Crucem Tuam en Victimae
Paschali Laudes zijn te herkennen.
Maar ook moderne ‘klassiekers’
dienden als inspiratiebron: De Hemel
ontvouwt (lied 1:104) is gebaseerd
op een voetballeus, Lied voor Bijna
ledereen Il (lied 1:144) is geént op
een melodie van The Beatles en het
Dodenlied (lied 1:169) komt van een
Oudhollands kinderliedje.

Deze melodieén en kleurtonen zitten
volgens Huijbers in ons ‘collectie-

ve geheugen’ gegrift. Hij had geen
enkele behoefte om zijn ‘eigen stijl’
op te leggen aan de gelovigen, maar
hij wilde niets liever dan de muzikali-
teit die inherent is aan de mens zelf
‘bevrijden’. Deze muziek behoort aan
ons allemaal toe. Huijbers wilde ‘een
stem geven’ aan wat hij noemde ‘de
liturgische volksliederen’.

DE KERK UIT, DE WERELD IN
Het wekt weinig verbazing dat
Huijbers geen genoegen nam met
een podium in de schoolkapel van
het Sint-Ignatiuscollege voor de



16

florerende volkstaalliturgie. Halver-
wege de jaren zestig wilde hij zijn
boodschap uitdragen in de richting
van de Amsterdamse parochies. Hij
bracht de jongens van het college
samen met de studentes van het
Fons Vitae Lyceum en richtte het
gemengde zangkoor Fons-en-Ing

op. Het Amsterdamse gezelschap
begon zijn carriére in de Thomas van
Aquinokerk in de Rijnstraat, waar

het de kerkgemeente begeleidde

in haar overgang van sacrale naar
rituele muziek. Daarna verhuisde het
koor naar de Dominicuskerk aan de
Spuistraat, waar Huijbers tot aan zijn
pensioen actief bleef.

De progressieve Dominicuskerk

was gedurende de jaren zestig en
zeventig een bolwerk van liturgische
vernieuwingen, wat uiteindelijk leidde
tot een breuk met Rome. Omdat
Huijbers zijn samenwerking met deze
kerkgemeente weigerde te staken,
besloot hij in 1973 uit te treden. Hoe-
wel hij al snel zijn rol als dirigent aan
anderen overdroeg, zoals Gert Bre-
mer en Jos Wilderbeek, bleef hij een
prominent lid van het liturgieteam.
Ook bleef hij sturing geven aan de
groei van het liturgische leven in heel
Nederland. De componisten Tom
Léwenthal en Antoine Oomen waren
bijvoorbeeld belangrijke leerlingen
van hem uit deze periode.

In navolging van Gelineau richtte
Huijbers zich in de laatste jaren van
zijn carriére op de ontwikkeling van
een nieuw liturgisch genre, waarbij
tekst, muziek, deelnemersparticipatie

?{Z@:‘ : e

T "’/\aﬁ‘ e e et —
1 J B ' -
SN R T |
%‘Tﬁ ¢ . Vo Y 5 4 D
& : = , iy - e
gitaar Es e ke B i 4 B % &
1. kecor 2.3(len, i
P L i % cR B o
1 {) B iE=s: T =
a = } =t ==
”')7)"7‘\3 L S L/b\/ LB r———
za~3 i = = ﬁ
), | Gedonsthuisbrengt uit onze ballingschap, datzal eendroom zijr
£ = 3 : =
el =
0 n/é') o v v i I
s . ) \

gk T PigarEgs # & As
= ST s L

i = = -
Als God ons thuisbrengt uit onze ballingsciiis, 2! “Broom  zijn,

v g3 v [T Tl T T

( o

ogi T L i
e —— ¢ : = :
Qik E5  RBes e Bes &s gv < ,4: Es Y4 =

en rite worden geintegreerd. Hierbij
draaide het om een samenkomst van
vorm en functionaliteit, waarbij ‘de
vorm’ de structuur van de rite behels-
de en ‘de functionaliteit’ de manier
waarop de kerkgangers, door middel
van samenzang, zich het ritueel ei-
gen maakten. De teksten uit deze ‘ro-
mantische periode’ hebben volgens
Barr een bepaald soort lyrische flair,
waarmee Huijbers nog nooit eerder
had gewerkt. Als geen ander wist

hij Gelineau’s Franse, kunstzinnige
gevoel te vertalen naar het ‘koude’
Nederlands. Door deze unieke com-
binatie van woord en ritueel hadden
zijn liederen een innemend en blij-
vend effect op de gelovigen.

BELEVING VAN DE KOSMOS
Deze ontwikkeling overziend, is het
begrijpelijk dat de publicatie van
Door podium en zaal tegelijk (1969)



Impressie 22 - 2018

als het hoogtepunt van Huijbers’ componeren voor grote kerkge-

oeuvre beschouwd kan worden. In meenschappen en werd zijn muziek

deze bundel beschreef hij het grond-  plots een stuk intiemer. Zijn teksten

werk voor alle stukken die hij tot dan  dienden niet meer ter innovatie van

toe had geschreven en alles wat hij de liturgie, maar werden een ontdek- 17
daarna nog zou gaan schrijven. Hij kingstocht naar hetgeen hij ‘de ziel
categoriseerde zijn ‘rituele muziek’ in  van het universum’ noemde. Dit sloot

vier subgenres: gezangen, acclama-  aan bij Huijbers’ persoonlijke omslag

ties, psalmen en tafelgebeden. Aan van het katholieke geloof naar een

elk genre kende hij diverse muzikale = meer persoonlijke ervaring van spi-

vormen toe. ritualiteit. Zo voltooide de componist
Zijn vijffde en laatste genre is niet zijn uitgebreide catalogus van 193
opgenomen in dit boek, namelijk liturgische liederen met een ode aan
de stijl van zijn muziek in de jaren de kosmos.

vanaf zijn pensioen. Toen hij in 1978

Amsterdam voor het Zuid-Franse Tony Barr / Vertaald en bewerkt door
Espeillac verruilde, stopte hij met Jeffry Huntjens

- DOOR
- PODIUM
EN

IAAL

TEGELIJK

ENEENHALF ESSAY
IKALE FUNCTIONALITEIT




18

KDC

GEDACHTEN

‘Ik ben bereid alles te geloven wat
de Kerk ons te geloven voorhoudt,
mits ik er van mag denken wat ik kén
denken’, zo schreef de Nijmeegse
cultuurpsycholoog Han Fortmann
(1912-1970) in de jaren zestig in één
van zijn fameuze Volkskrant-co-
lumns.

Voor elke godsdienst zijn ‘gedach-
ten’ een probleem. Zij zijn namelijk
niet te controleren: gedachten zijn
vrij — zelfs na de Reformatie: toen in
ons land alle uitingen van rooms-ka-
tholicisme enkele eeuwen verboden
waren, was het katholieke geloof dat
zelf niet! Tja, dat is ook een opvatting
van godsdienstvrijheid.

Niettemin heeft de moederkerk
serieuze pogingen gedaan ook
‘gedachten’ onder controle te krijgen.
Het spijt me er weer over te moeten
beginnen, maar het gaat opnieuw
over seks. Niet alleen onkuisheid was
namelijk zondig, maar ook ‘onkuise
gedachten’. En omdat je ook die
behoorde te biechten, was je als zon-
daar min of meer verplicht je gedach-
ten hardop uit te spreken. Natuurlijk
deed je dat niet — in plaats daarvan
biechtte je dat je ‘uit de suikerpot had
gesnoept’.

Gelukkig werd de biechtvaders
geleerd om weliswaar op de preek-
stoel een leeuw te zijn, maar in de
biechtstoel een lam. Anders gezegd:
er viel met de moraal nog wel wat te
rommelen. Dat leverde de katholie-
ken de naam op, vooral in de politiek,
om nogal eens pragmatisch te werk

te gaan en, in
tegenstelling
tot wat Dries
van Agt ooit
zei, wel dege-
lijk naar links
of naar rechts
te buigen, al
naar gelang
de politieke
situatie. De Ry
(vermeende)
onbetrouwbaarheid van katholieken
ontaardde nog in 1979 in een kleine
mediarel, toen de godsdienstsocio-
loog Walter Goddijn een VPRO-do-
cumentaire over het katholieke volks-
deel bestempelde als antipapisme.
Maar feit is, dat katholieken over

het algemeen milder waren dan
protestanten. Waar de protestanten
en socialisten hun geheelonthou-
dersverenigingen hadden, kenden
katholieken slechts een ‘matigheids-
beweging’. Spreekwoordelijk werd
het zogenaamde ‘schaepmannetje’,
het tweede borreltje dat, aldus de
priester-politicus Herman Schaep-
man, de arbeider van harte gegund
was. Het toppunt van mildheid echter
was volgens mij de R.K. Vereniging
Sint Franciscus: ‘ter bevordering der
nuchterheidsgedachten onder het
Snelverkeerspersoneel e.a.’. Ja? Nog
een keer: ter bevordering der nuch-
terheidgedachten’. Minimalistischer
kan toch haast niet.

Wiek



IK PAS NIET EN GOD OOK

Op 23 februari jl. vond in de Aloy-
siuskerk in Utrecht een minisympo-
sium plaats rond de autobiografie
van Yosé Hohne Sparborth, Ik pas
niet en God ook. Deze autobiografie
verscheen in december 2017, maar
sneeuw en ijs verhinderden toen de
presentatie ervan.

Tijdens dit minisymposium spraken
Wil Bus, begeleidster van enkele
congregaties van vrouwelijke religieu-
zen, waaronder de congregatie waar
Yosé lid van is (de Zusters van ‘de
Voorzienigheid’), dr. Theo Salemink,
oud-docent kerkgeschiedenis aan de
Katholieke Theologische Universiteit,
dominee Klaas van de Kamp, sinds
2008 secretaris van de Raad van

= e - E - [

Voorste rij: Yosé Héhne Sparborth (rechts) en Wil Bus (links) (fotograaf Lodewijk Winkeler)

g - S el

Impressie 22 - 2018

Kerken in Nederland, en de huidige
overste van de congregatie, zuster
Johanna Ketelaar. Aan de uiteenzet-
ting van Theo Salemink ontlenen wij
hier een paar gedeelten.

In de spiegel van de autobiografie
van José Hohne-Sparborth lichten
brandende kwesties uit de twintigste
eeuw op.

OORLOG

Yosé’'s moeder werd op het strand
van Egmond verliefd op een Duitser.
Zij ging mee naar Berlijn en trouwde
met hem in 1942. Hij was protestant
en eerder getrouwd geweest, zij was
katholiek. Volgens de katholieke
leer mocht je niet trouwen met een

19



20

gescheiden man. Was het een geldig
kerkelijk huwelijk? Het echtpaar
kreeg vier kinderen, van wie de eer-
ste nog in de oorlog. Toen de Russen
Berlijn bevrijdden was vader een
tijdlang krijgsgevangene. In oktober
1946 werd Yosé geboren. Het gezin
verhuisde naar Wittstock in wat toen
DDR ging heten. Het gezin vluchtte
in 1953 naar West-Berlijn, waar de
grootouders van vader woonden. Het
was nog voor de tijd van de Muur.

In 1955 gingen moeder en kinderen
naar Nederland. In 1956 scheidde
het echtpaar. Yosé werd in Neder-
land gezien als een ‘moffenkind’. Dat
thema doortrekt het hele boek en
heeft grote impact gehad op haar
belevingswereld. In deze geschiede-
nis, getekend vanuit een persoonlijk
perspectief, lichten grote, brandende
kwesties van de twintigste eeuw op:
nationaalsocialisme, Wereldoorlog,
het ontstaan van de DDR en de Kou-
de Oorlog.

VERANDERINGEN IN DE
KATHOLIEKE KERK

Een tweede kwestie die oplicht is de
grote verandering die het katholieke
geloof en de katholieke kerk in de
jaren zestig en zeventig ondergingen.
Yosé wilde het klooster in, zoals veel
meisjes in het Rijke Roomse Leven.
Ze begon in 1964 in het noviciaat.
De veranderingen kwamen snel en
onverwacht, zeker in Nederland, dat
tot dan de vroomste kerkprovincie
van de wereld was. Ook het klooster
van Yosé werd geraakt. In 1964 ging

ze naar het noviciaat aan de Lau-
riersgracht in Amsterdam, in 1965
volgde haar inkleding, in 1966 begon
ze aan de kweekschool. Nieuwe,
experimentele woonvormen vonden
in het klooster plaats, elke zuster
mocht voortaan haar eigen onder-
goed kiezen, er waren experimenten
met liturgie in de kapel, op zaterdag.
Niet meer in habijt naar school en
werk, je eigen naam terug. Ze werd
actief in de Mozes en Aaron-kerk,
waar veel maatschappelijke thema'’s
aan de orde werden gesteld. Sociaal
engagement als bijdrage in Gods
plan met de wereld, schrijft ze. Haar
engagement met de vernieuwing in
de katholieke kerk bracht haar twee
uitdagingen. De eerste was die van
de basisbeweging. Ze kwam terecht
in een basisgroep in Laren, een
oecumenische groep. Het idee van
basisgroepen kwam uit Latijns-Ame-
rika, waar Yosé later zou werken en
leven. Politiek gezien waren velen in
de basisgroepen links georiénteerd.
Nog maar weinig vrouwen waren
toen actief in die nieuwe bewegingen
in en rond de kerken. Solidariteit met
vrouwen zou een rode draad in haar
leven worden. In de basisbeweging
ontmoette ze veel mensen, waaron-
der de dominicaan Karl Derksen. De
Basisbeweging Nederland als koepel
werd opgericht in 1978. Yosé hield
daar een toespraak, getiteld ‘Ba-
sisbeweging en kerken'. De tekst is
opgenomen in het boek.

Een tweede uitdaging op kerkelijk
vlak betrof Yosé als kloosterling. Zij



bleef lid van haar eigen congregatie,
maar werd ook lid van een nieuwe
communiteit op dominicaanse grond-
slag: de Giordano Bruno Commu-
niteit in Utrecht. In dit alternatieve
dominicaanse klooster kwamen
mannen en vrouwen bij elkaar die
klooster of ambt niet wilden verlaten,
maar die engagement in een nieuwe
gestalte nastreefden. Toen kreeg

ze een whiplash tijdens een cursus
‘liifwerk’ met vrouwen. Ze kreeg grote
lichamelijke problemen, kwam in de
WAO. Haar plaats in de communiteit
kwam daardoor onder druk te staan.
Uiteindelijk zou Yosé veel naar het
buitenland reizen: actief voor de
internationale vredesbeweging, actief
met vrouwen in de Nederlandse An-
tillen, Latijns-Amerika en Irak.

DDR

Yosé kwam uit de DDR, en via haar
werk, samen met Karl Derksen, voor
de Berliner Konferenz Europaische
Katholiken kwam ze later veel in de
DDR. Het was een vredesbeweging,
die soms in gespannen verhouding
stond met het meer ‘westers’ geori-
énteerde Interkerkelijk Vredesberaad
(IKV) van Mient Jan Faber. Yosé
koos partij tegen de lijn van het IKV:
te westers, te weinig begrip voor de
alledaagse situatie van de christenen
in de socialistische landen. Op de
Katholikentag 1990 hield zij in Berlijn
een preek voor de beweging ‘Kirche
von Unten’ en zei daar:

“Zeventig jaar heeft de kerk en heeft

Impressie 22 - 2018

Theo Salemink (fotograaf Lodewijk Winkeler)

het kapitalisme

De adem ingehouden.

Nu halen ze verlicht adem en roepen
ze:

De DDR is failliet;

En de Duitse troon en altaar verdelen
de erfenis”.

Ook deze preek is opgenomen in het
boek.

Hier wordt een andere, grote trans-
formatie van de Europese geschie-
denis in de twintigste eeuw zichtbaar.
Eerst de Russische Revolutie in 1917
onder Lenin, dan Stalin, maar ook
de socialistische staten als de DDR.
De implosie van 1989/90 van het
Oost-Europese communisme en de
neoliberale overwinning veranderden
het landschap ingrijpend. Hier duikt
de vraag op waarom christenen in
Nederland in die jaren sympathie

21



22

; |
W
Klaas van de Kamp (fotograaf Lodewijk

Winkeler)

voor het socialisme ontwikkelden,
en sommigen ook voor het reéel
bestaande socialisme in landen als
de DDR. Dat laatste gebeurde vooral
in de beweging Christenen voor het
Socialisme, door theologen als Dick
Boer en Rinse Reeling Brouwer. De
solidariteit van deze protestantse
theologen met de DDR - Dick Boer
was zelfs een aantal jaren dominee
in de DDR - kwam onder druk te
staan door de val van de Muur en
de politieke veranderingen aldaar.
Zij werden ervan verdacht Stasi-in-
formanten geweest te zijn, hoewel
de praktijk veel complexer was dan
goed en fout, zwart en wit.

§

b4

| |
il

Het leven van een persoon is een
spiegel waarin de gebeurtenissen
van de tijd weerspiegeld worden in
gebroken en verschoven gestalte.

Over haar moeder zegt Yosé: “Mijn
moeder was een monument van de
twintigste eeuw. Alle grote drama'’s in
Europa hadden zich in haar leven ge-
kerfd. Aan haar leven van 1903-1996
was goed zichtbaar wat mensen in
Europa hadden moeten verduren”
(206). Datzelfde geldt voor het leven
van Yosé Hohne Sparborth, neer-
gelegd in haar boek dat de toepasse-
lijke titel draagt: ‘Ik pas niet en God
ook’.

Theo Salemink



Impressie 22 - 2018

AANWINSTEN ARCHIEF

Behoudens een groot aantal aan-
vullingen op bestaande archieven,
Zijn vier nieuwe collecties aan ons
bestand toegevoegd.

LAMBERT VAN GELDER
Augustus vorig jaar overleed vrij plot-
seling journalist, fotograaf, publicist
en augustijn Lambert van Gelder. Hij
was onder andere hoofdredacteur
van De Bazuin en schreef voor di-
verse landelijke en lokale kranten en
weekbladen, waaraan hij ook menig-
maal foto’s leverde. Van Gelder stond
bekend als een kritisch katholiek. Zo
was hij onder andere woordvoerder
van “Gehuwd en Ongehuwd Pries-
terschap, vereniging tot vernieuwing
van het ambt in de R.K. Kerk (GOP)”.
Eind vorig jaar is zijn zorgvuldig ge-
ordend archief overgebracht naar het
KDC. Het materiaal betreft zijn jour-
nalistieke werk, zijn bezigheden voor
GOP, maar ook een grote collectie
foto’s van zijn hand.

MAASSTICHTING

Deze stichting werd ongeveer veertig
jaar geleden opgericht met als doel
“het ontwikkelen van activiteiten

(..) ter voorkoming van ongewens-
te zwangerschap door middel van
voorlichting en sexuele opvoeding”.
Uit de opbrengsten is onder andere
de oprichting en exploitatie van het
Kath. Bureau voor Seksualiteit en
Relatievorming (KBSR) gefinancierd
waarvan het archief reeds aanwezig
is op het KDC.

JOSEFIEN BRUEREN

Het betreft een doos met corres-
pondentie die mevrouw Brueren

heeft gevoerd als lid van de M.O.V.
(Missie Ontwikkeling Vredesactivitei-
ten)-groep Baarlo met missionaris- 23
sen.

WERKGROEP LANDBOUW EN
INKOMEN

In 1998 is de Werkgroep landbouw
en armoede opgericht op initiatief
van het Steunpunt Landelijke Boerin-
nen Belangen LBB om de verarming
in de agrarische sector onder de
aandacht te brengen. De Werkgroep
bestond uit vertegenwoordigers

van verschillende organisaties van
boer(inn)en en tuinders(vrouwen) en
maatschappelijke en kerkelijk be-
trokken organisaties. In 2007 is de
werkgroep zelfstandig verder gegaan
als de Werkgroep Landbouw en
Inkomen.

Daarnaast mochten wij een drietal
min of meer aan de Radboud Uni-
versiteit gelieerde archiefcollecties
ontvangen: De ESV, studievereni-
ging voor studenten Economie en
Bedrijfseconomie aan de Radboud
Universiteit, de collectie Professor
A.A. Trouwborst, hoogleraar in de
Sociale Antropologie aan de KUN en
een kleine collectie stukken van De
Vliering, de vereniging van Vlamin-
gen in het Rijk van Nijmegen waar
ook de oud-bibliothecaris en docu-
mentalist van het KDC, André Maes
lid van was.

Ramses Peters



24

KDC

COLLECTIE BEELD EN GELUID

NIEUWE FOTO’S

Foto 1:

Bij de schenking die we ontvingen
van Tom van den Beld bevond zich
onder meer een ingelijste foto van
een indrukwekkend herengezel-
schap, staand voor een kerkgebouw.
Het gaat om mannen en jongens,
allen gehuld in rijkelijk met kant ge-
sierde koorhemden. Zien we hier een
koor, en zo ja, welk? Heeft iemand
enig idee waar de foto is gemaakt?
Foto 2:

Wie is deze ietwat melancholiek kij-
kende priester, voorzien van boordje
en een knijpbril op de neus? De foto
werd ons toegestuurd door meneer
G. van Veen, die zelf ook benieuwd
is naar de man op deze foto.

Foto 3:

De Amerikaanse bolide waaruit
kardinaal Alfrink hier komt gestapt,
is niet direct het type auto waarin
we de mgr. zouden verwachten. Aan
de overzijde van de straat lijkt een
tijdelijke houten werkruimte te zijn
opgetrokken, vier dames en een heer
kijken belangstellend toe hoe Alfrink

Foto 1

Foto 2

uitstapt en afstevent op het doel van
zijn bezoek. Wie kan ons meer over
dat doel vertellen?

Foto’s 4 en 5 zijn beide afkomstig uit
het bisdom Groningen. Foto 4 laat
uitsluitend heren zien, jongeman-
nen nog, een deel van hen voorzien
van boord, het merendeel (nog) met




Foto 5 (foto: Alfred Oosterman)

stropdas. Wie herkent een van
de mannen, of wellicht de plek?
Op foto 5 herkennen we rechts

vooraan mgr. Moller, bisschop
van Groningen in de jaren 1969-
1999. Wie herkent een van de
overige heren of dames op de
trap? En in welke hoedanigheid
zijn zij hier bijeen?

Impressie 22 - 2018

Foto 6:

Een zuster kijkt ons van onder haar
witte kap aan, handen gevouwen en
een missaal onder de arm geklemd.
Weet iemand tot welke congregatie
zij behoort? Of is er zelfs iemand die
de religieuze in kwestie herkent? We
vernemen het graag!

25




Foto’s 7 en 8: Uit het archief van de
stichting SVAN komen deze twee
vaandels waarvan wij helaas niet
weten tot welke organisaties ze ooit
behoorden. Herkent iemand de initi-
alen?

Foto 7

Foto 8



OPLOSSINGEN

Van de foto’s die we vorige keer
plaatsten kregen we verschillende
reacties op foto 2: Stoet bisschop-
pen bij bisschopswijding van P.J.A.
Moors (1906-1980) op 17 maart 1959
(Fotopersbureau Het Zuiden Maas-
tricht).

Onder meer Matheu Bemelmans van
het bisdom Roermond en Willem
Cartigny wezen ons erop dat de foto
is gemaakt in de Paredisstraat in
Roermond met aan de linkerkant het
bisschoppelijk paleis (hardstenen
rondboogomlijsting) en daarnaast
rechts het bisschoppelijk archief.
Vermoedelijk is de stoet op weg naar
de Sint-Christoffelkathedraal.

Jos Perry herkende direct de heer-
oom van zijn moeder in de derde per-
soon van rechts op de foto, de kleine
man met het witte baardje: mgr. H.J.

OPGELOST:

Impressie 22 - 2018

Paulissen SMA. Paulissen leefde
van 1881 tot 1966 en was sinds 1932
apostolisch vicaris en sinds 1950
bisschop van Kumasi in Ghana,
waar de Nederlandse provincie van
de Sociéteit van Afrikaanse Missién
(SMA) een missiegebied had. Perry
vermeldde ook het bestaan van een
monografie (aanwezig bij het KDC),
geschreven door zijn congregatie-
genoot Johan van Brakel: In het
voetspoor van Sint Servaas. Mgr. H.
Paulissen SMA. Een Maastrichtse
missiebisschop, Oosterbeek 1997,
128 pp. en geillustreerd.

Hartelijk dank aan de inzenders!

Vefie Poels & Marieke Smulders

Foto 2, Impressie 21
e g =

27




28

KDC

DE HOOGESCHOOL TE OEFFELT

Een citaat van Jos. Habets, priester
en historicus, over een eenvoudig
dorpspastoor:

“Woensdag den 24 November 1880
overleed mijn eerste pastoor de Wel
Eerw. Heer Nicolaas Jansen, een
grijsaard van 86 jaren, sedert 1826
pastoor te Hunsel. Ik ben zijn kapel-
laan geweest in de jaren 1857-1859.
Hij was een goede, vrome priester,
maar weinig ontwikkeld; buiten zijne
theologische kennissen was de ge-
zichtseinder van zijn geest zeer klein.
Ik woonde bij hem in, at met hem
aan tafel, sprak met hem over oud en
nieuw en kan dus oordelen over zijne
kundigheden. Hij was nooit in een
seminarie geweest; zijne theologie
had hij voltrokken op de hoogeschool
te Oeffelt - zoo als hij dit noemde; dat
wil zeggen ten huize van den pastoor
dier plaats.

COLOFON

Zijn geest verrijken met kundigheden
was dan ook de geringste zijner lus-
ten. Zijn dagelijksch werk bestond in
mis lezen, catechismus geven aan de
kinderen, de zieke en gezonde paro-
chianen bezoeken en overigens niets
doen. ‘s Morgens las hij zijn brevier,
‘s middags bad hij een rozenhoedje.
Maar buiten een oud preekboek van
Hulen heb ik hem nooit een boek
zien ter hand nemen. Hij las noch
dagblad, noch tijdschrift.

Mij dunkt ik zie hem nog zitten in zijn
ledige uren, op zijn ouderwetsche
leunzetel, de magere beenen uitge-
strekt, onophoudelijk pijpjes roken en
stoppen, tot dat eene of andere visite
hem uit de oriéntaalsche rooksluime-
ring wakker schudde.”

Autobiografie van Jos Habets in de
Maasgouw, p.103 (1984)
Gerda Smeets

Impressie is de nieuwsbrief van het Katholiek Documentatie Centrum met
nieuws over het KDC en zijn collecties en aanwinsten en verschijnt twee
maal per jaar. Op aanvraag wordt Impressie kostenloos toegezonden per

post of email.

Redactie-adres en abonnementenadministratie:
Postbus 9100, 6500 HA Nijmegen - Tel. 024-3612412
info@kdc.ru.nl - www.ru.nl/kdc/impressie

Redactie: Hans Krabbendam, Michaela van Montfort, Marieke Smulders

Medewerkers: Tony Barr, Jeffrey Huntjes, Hans Krabbendam, Ramses
Peters, Vefie Poels, Theo Salemink, Gerda Smeets, Marieke Smulders,

Lodewijk Winkeler

Opmaak: Collin Burgemeestre. Grafisch ontwerp: Grafisch Ontwerpbureau
Voltage, Nijmegen. Druk: Benda drukkers, Nijmegen. ISSN 1877-2412




Activiteiten

31 mei van 13-17 uur, symposium ‘Wat komen jullie hier doen?’ Symposium 100
jaar vrouwenkiesrecht tussen geloof, politiek en samenleving en christendemocratie
(KDC)

14 juni van 13.30-17 uur, verhalenmiddag: Het dorp uit naar Havana aan de Waal
(KDC)

22 juni van 12.30-17 uur, symposium Brabantse missiepioniers in de Verenigde
Staten (met Erfgoed Brabant in Den Bosch).

De complete programma’s staan op www.ru.nl/kdc



mentatie Centrum Katholiek Documen
Katholiek Documentatie Centrum Kath
Katholiek

IMPRESSIE is een uitgave van het Katholiek Documentatie
Centrum en verschijnt onregelmatig. Kijkt u voor meer
informatie op www.ru.nl/kdc. Bellen of mailen kan ook:
024 - 36124 12, impressie@kdc.ru.nl




