
22 2018



                         impressie Katholiek Documentatie Centrum 
Katholiek Docu

 mentatie Centrum Katholiek Documentatie 
Centrum Katholiek Documentatie 

Inhoud

Ten geleide								        1
Rijkdom en valkuilen van een KMM-interview: Ervaringen van een 		
Nederlandse priester in Oost-Afrika / Vefie Poels				   2
Papieren Erfgoed: Vier eeuwen devotie- en gedachtenisprentjes	  /			 
Jeffry Huntjes								        7
Beleef God in gezang: Een eerbetoon aan de muziek van 			 
Bernard Huijbers / Tony Barr 						      12
Column / Wiek								        18
Ik pas niet en God ook / Theo Salemink	 				    19
Aanwinsten Archief / Ramses Peters					     23
Collectie Beeld en Geluid / Vefie Poels & Marieke Smulders		  24
De Hogeschool te Oeffelt / Gerda Smeets				    28
Colofon									        28
Activiteiten								        29



TEN GELEIDE

In het KDC klinkt niet vaak muziek, 
maar er zit wel muziek in de archie-
ven. Een van de rijkste collecties is 
het archief van de componist Ber-
nard Huijbers (1922-2003), die een 
prominente rol speelde in de vernieu-
wing van de kerkmuziek in Nederland 
vanaf de jaren ‘60. Huijbers’ faam 
overschreed de landsgrenzen. De 
belangstelling voor Huijbers’ oeuvre 
komt dan ook deels uit het buiten-
land. De Brits-Amerikaanse onder-
zoeker Tony Barr is gefascineerd 
door Huijbers’ muzikale ontwikkeling.  
In een biografisch artikel zet hij hel-
der uiteen waaruit Huijbers’ bijdrage 
aan de liturgische muziek bestond.

Een tweede grensoverschrijdend arti-
kel komt van de hand van Vefie Poels 
over de KomMissieMemoires (KMM): 
de duizend interviews met missiona-
rissen, die met elkaar tienduizenden 
uren aan herinneringen opleveren die 
als bron kunnen dienen voor missie- 
en koloniale geschiedenis. De aan-
leiding voor deze bijdrage was het 
boek dat de Spiritijn Albert de Jong 
onlangs publiceerde over zijn werk 
als missionaris in Kenia en Tanzania. 
De Jong raadpleegde daarvoor ook 
zijn eigen interview. Deze interviews 
leveren informatie op die in geschre-
ven bronnen niet aan de orde komen, 
omdat de geïnterviewden vrijmoe-
diger vertellen en de vragensteller 
ze om nadere uitleg vraagt. Veel 
studenten hebben deze interviews 
beluisterd in het kader van colleges 

over koloniale onderwerpen.  Voor 
internationale onderzoekers kunnen 
deze bronnen van grote waarde zijn.

Die waarde is ook direct zichtbaar in 
de 300.000 devotieprentjes die het 
KDC rijk is. Jeffry Huntjens vatte de 
informatie die in de tentoonstelling 
en op twee symposia over dit onder-
werp werd aangeboden, overzich-
telijk samen. Veel bezoekers delen 
hun waardering voor dit onderwerp. 
Wat onderzoek betreft, blijkt er in 
het buitenland meer belangstelling te 
zijn voor deze vorm van volksdevotie 
dan (nu nog) in Nederland. Het KDC 
spant zich in om de eigen collectie 
verder te ontsluiten en te verbinden 
met soortgelijke verzamelingen 
in het land. Dankzij de jarenlange 
inspanning van Jos Lokin ligt er een 
goede basis en dankzij een creatieve 
reportage van Omroep Gelderland 
hebben zich nieuwe vrijwilligers voor 
dit project aangemeld. 

Hans Krabbendam
 

  

1

                         impressie Katholiek Documentatie Centrum 
Katholiek Docu

 mentatie Centrum Katholiek Documentatie 
Centrum Katholiek Documentatie 

Impressie 22 - 2018



RIJKDOM EN VALKUILEN VAN EEN KMM-INTERVIEW: 
ERVARINGEN VAN EEN NEDERLANDSE PRIESTER IN 
OOST-AFRIKA

Onlangs verscheen het boek Een 
missionair leven in documenten van 
Albert de Jong, lid van de Congre-
gatie van de H. Geest. Albert de 
Jong is een groot deel van zijn leven 
werkzaam geweest in Tanzania en 
Kenia, zowel in parochies als in het 
onderwijs, in periodes tussen 1974 
en 2014. Een van de documenten 
waar het boek op is gebaseerd is het 
zogenaamde interview van de Kom-
MissieMemoires dat op 6 juni 1984 
met hem is afgenomen door Martin 
Peters. Het interview, dat ruim acht 
en een half uur duurt, is integraal 
opgenomen en beslaat ongeveer een 
derde deel van het boek. 

De interviews van de KomMissieMe-
moires (KMM) zijn een begrip in de 
geschiedschrijving van de Neder-

landse missiegeschiedenis, maar 
ook in de koloniale geschiedenis. 
Lange tijd was deze collectie van een 
duizendtal interviews, opgenomen 
in de periode 1977-2004, de groot-
ste verzameling orale bronnen in 
Nederland. De KMM startte als een 
gezamenlijk project van CMC, KDC, 
Missio en de KRO met als doel de 
ervaringen van de Nederlandse mis-
sionarissen voor het nageslacht vast 
te leggen ten behoeve van weten-
schappelijk onderzoek. De commis-
sie interviewde ongeveer tien procent 
van de Nederlandse missionarissen 
met de belofte dat de interviews ver-
trouwelijk zouden worden behandeld. 
De KMM-interviews vormen nog 
steeds een van de meest geraad-
pleegde bronnen van het KDC, getui-
ge bijgaande statistische overzichten 

Aantal 
gebruikers Proefschrift

Scriptie, 
werkstuk

Familie-
geschiedenis

Boeken, 
lezingen, 

documentai-
res etc. Les-materiaal

2012 7 1 1 2 3

2013 6 2 1 2 1

2014 10 1 3 3 3

2025 135 2 1 3 5 124

2016 111 1 2 3 105

2017 69 1 2 3 63

2

KDC

Tabel 1: Aantal personen dat toestemming heeft gevraagd voor het raadplegen van KMM-inter-
views benevens het doel voor het gebruik van het interview 



van de laatste 6 jaar. 

Het gebruik van de interviews voor 
proefschriften, scripties of werkstuk-
ken, familiegeschiedenis en andere 
publicaties is vrij stabiel door deze 
jaren heen. Alleen het gebruik voor 
lesmateriaal vertoont afwijkende 
cijfers omdat de afdeling Geschiede-
nis van het Nederlands Katholicisme 
de interviews sinds 2015 als een 
vast onderdeel van het curriculum 
gebruikt om de bachelor-studenten 
in te leiden in oral history, waarmee 
zij dus meteen ook iets mee krijgen 
van missiegeschiedenis. Bijna alle 
gebruikers van de interviews zijn 
Nederlanders, wat gezien de taal 
niet verwonderlijk is. Toekomstige 
vertaalapplicaties kunnen het bereik 
aanzienlijk vergroten. Een enke-
le Indonesische onderzoekster of 

Canadees met Nederlandse wortels 
heeft ook gebruik gemaakt van de 
interviews. Ook zijn er verschillende 
Nederlandse onderzoekers die in het 
buitenland wonen en werken, die op 
basis van de KMM-interviews on-
derzoek doen naar de geschiedenis 
van het land waar ze op dat moment 
wonen.

Dit is hierbij in een staafdiagram 
weergegeven (grafiek 1). Om het 
overzicht te houden is voor lesmate-
riaal van 1-100 een 1 geteld, en voor 
boven de 200 een 2.

Een volgende vraag is hoevéél 
interviews er voor deze doelen zijn 
gebruikt, waarbij we meteen een 
schifting kunnen maken naar conti-
nent. 

3

Impressie 22 - 2018

Grafiek 1: Doel van het gebruik van de interviews



Ook dat kan in een staafdiagram 
worden weergegeven (zie grafiek 
2). Wat opvalt is de stijging van het 
aantal Azië-interviews. Dat komt voor 
een deel op conto van het lesma-
teriaal – voor de colleges worden 
elk jaar dezelfde dertien interviews 
gebruikt – maar voor een ander deel 
komt het voort uit een toegenomen 
belangstelling voor de missiege-
schiedenis in relatie met de koloniale 
en politieke geschiedenis van Neder-
lands-Indië en Indonesië. Dat zien 
we in proefschriften, maar ook in een 
aantal artikelen over de rol van de 
missionarissen tijdens de politionele 
acties. Ook voor Amerika – Curaçao 
– is er een link met de koloniale 
geschiedenis. Een ander onderzoek 
behelst de rol van de Nederlandse 
missionarissen in hun contacten met 
de inheemse bevolking in Noord-, 
Midden- en Zuid-Amerika. Een 
onderzoek in Afrika richtte zich op 
Zuid-Afrika en een ander op de rol 
van de Nederlandse vrouwelijke mis-

sionarissen in de gezondheidszorg in 
oostelijk Afrika, zoals het dovenon-
derwijs. 

HET GEBRUIK VAN ORALE 
BRONNEN VOOR ONDERZOEK 
In het verleden is er veel onderzoek 
gedaan naar de betrouwbaarheid van 
orale bronnen. Herinneringen kunnen 
onbewust worden beïnvloed, zowel 
door persoonlijke gebeurtenissen 
in iemands leven als door de zoge-
naamde ‘collectieve herinnering’. 
Voor sommige onderzoekers is die 
onzekerheidsfactor een reden om 
geen gebruik te maken van inter-
views. Andere onderzoekers ge-
bruiken deze rijke bron wel, waarbij 
net als bij andere documenten een 
prudente historische bronnenkritiek 
wordt gehanteerd. Albert de Jong, 
zelf gepromoveerd op een analyse 
van 75 KMM-interviews, kwam in 
zijn proefschrift tot de conclusie dat 
mondelinge en schriftelijke bronnen 
onmisbaar zijn voor elkaar en met 

Aantal inter-
views Azië Afrika Amerika Europa

2012 53 10 19 18

2013 30 16 1 13

2014 29 13 4 6 6

2015 56 48 3 5

2016 40 38 2

2017 48 35 11 2

4

KDC

Tabel 2: Het gebruikte aantal interviews uitgesplitst naar continent



elkaar verbonden zijn. De ene keer is 
de schriftelijke bron complementair 
aan de mondelinge, de andere keer 
is het precies andersom (Albert de 
Jong, Missie en politiek in Oostelijk 
Afrika. Nederlandse missionarissen 
en Afrikaans nationalisme in Kenya, 
Tanzania en Malawi 1945-1965, 
Kampen 1994, p. 23-25). 

Het nieuwe boek van Albert de Jong, 
dat op 2 maart 2018 werd gepresen-
teerd tijdens een minisymposium 
georganiseerd door de Stichting 
Nijmeegs Instituut voor Missiewe-
tenschappen in samenwerking met 
het KDC, is een mooie illustratie van 
die onderlinge verbondenheid, en 
tevens van de rijkdom én de valkuilen 
van interviews. Zo gaf het interview 
met De Jong achtergrondinformatie 
over conflicten die in de correspon-
derende schriftelijke bronnen met de 
mantel der liefde werden bedekt of 
zelfs geheel niet aan de orde kwa-

men. De situatie werd in het schrifte-
lijk materiaal daardoor soms mooier 
voorgesteld dan de werkelijkheid 
was, bijvoorbeeld in de brieven aan 
het thuisfront. Het KMM-interview 
gaat veel uitvoeriger in op de proble-
men waarmee Albert de Jong werd 
geconfronteerd, waarbij de hoge 
invoerrechten van westerse produc-
ten – de spiritijnen smokkelden via 
autobanden toiletpapier het land bin-
nen! – maar een futiliteit was. Maar 
ook hier komen niet alle problemen 
aan de orde. Het is duidelijk dat kri-
tiek op het beleid van Nyerere en zijn 
umajaa-politiek in de jaren tachtig in 
de taboesfeer lag. Pas in enkele zeer 
recente artikelen, eveneens opgeno-
men in de publicatie, doet Albert de 
Jong hierover een boekje open. 

De rol van de interviewer is in de 
KMM-interviews relevant. Alle inter-
views zijn via een bepaald stramien 
opgezet, die een zekere speelruimte 

5

Impressie 22 - 2018

Grafiek 2: Aantal geraadpleegde KMM-interviews naar continent



laat aan de interviewers. De door 
de wol geverfde Martin Peters – hij 
heeft 437 KMM-interviews afgeno-
men – weet goed door te vragen, 
maar aan de andere kant laat hij zijn 
eigen ervaringen (hij werkte jaren-
lang als missionaris in Ghana) soms 
teveel meespelen. Daarbij legt hij de 
geïnterviewde wel eens woorden in 
de mond of projecteert hij de situatie 
in Nederland op de situatie van de 
geïnterviewde. Maar die ervaringen 
zijn op andere momenten juist cru-
ciaal om een goed beeld te krijgen. 
Door zijn vragen krijgen we te horen 
over de grote spanningen tussen de 
Nederlandse spiritijnen en de Afri-
kaanse priesters begin jaren zeven-
tig. De Afrikaanse priesters eisten 
de betere parochies en invloedrijke 
posten op bij de bisschop. Het is op-
merkelijk dat Nederlandse paters dus 

nog begin jaren zeventig gedwongen 
moesten worden de macht in de 
missiekerken uit handen te geven! 
Dat gold trouwens niet alleen voor de 
spiritijnen: ook andere Nederlandse 
missionarissen liepen daarin niet 
voorop.

Het boek van Albert de Jong laat 
zien dat het KMM-interview dat met 
hem is afgenomen tekortkomingen 
en valkuilen kent, maar dat het aan 
de andere kant een grote rijkdom 
biedt aan ervaringen van een Neder-
landse priester in de recente kerkge-
schiedenis van Tanzania en Kenia, 
van pastor in de krottenwijk van 
Kibera in Nairobi tot decaan van het 
gerenommeerde Tangaza University 
College. 

Vefie Poels

6

KDC



PAPIEREN ERFGOED: VIER EEUWEN DEVOTIE- EN 
GEDACHTENISPRENTJES

Dit voorjaar ontving het KDC een 
schenking van 88.500 devotie- en 
gedachtenisprentjes van pater Leers 
uit Wijchen, waardoor de collectie nu 
zo’n 300.000 exemplaren telt. Wat 
in de volksmond beter bekend staat 
als ‘bidprentjes’, werd eeuwenlang 
uitgebracht ter gelegenheid van 
doop, communie, overlijden, pries-
terwijding en -jubileum. Nergens was 
de dichtheid van prentjes zo hoog 
als in Nederland. De afbeeldingen 
en gelegenheidsteksten bieden een 
unieke kijk in de belevingswereld van 
de katholiek en zijn daarom als bron 
van belang voor cultuurhistorisch 
onderzoek.
Het KDC verzamelt devotiepren-
ten die exemplarisch zijn voor het 
erfgoed van het katholieke volks-
deel. De medewerkers beschrijven 
en categoriseren de prentjes, zodat 
zij voor onderzoekers beschikbaar 
zijn. Daarnaast organiseert het KDC 
tentoonstellingen en symposia om de 
devotieprenten bij een groter publiek 
onder de aandacht te brengen.
Op de laatste bijeenkomsten spra-
ken experts zoals cultuurhistorica 
Evelyne Verheggen, kunsthistoricus 
Leo Ewals, hoogleraar spiritualiteits-
studies Peter Nissen, taalvirtuoos Ivo 
de Wijs en de KDC-collectiespecia-
listen Jos Lokin en Vefie Poels over 
vierhonderd jaar devotieprentjes. Zij 
legden uit hoe deze zich in de loop 
der eeuwen als katholiek cultuurfeno-
meen hebben ontwikkeld.

PERSOONLIJKE DEVOTIE
Al sinds de vroege middeleeuwen is 
er binnen de rooms-katholieke kerk 
een grote rol weggelegd voor ‘beeld-
cultuur’. Paus Gregorius de Grote 
(ca. 540-604) zag hoe belangrijk 
afbeeldingen waren voor het onder-
wijzen van de catechismus aan on-
geletterden. Daarnaast vervulden de 
voorstellingen een sierfunctie binnen 
de kerkelijke kunst en geschriften en 
hielpen zij als geheugensteun voor 
de ongeletterde leken. Vanaf de der-
tiende eeuw werden illustraties ook 
steeds meer onmisbaar in de privé-
devotie. Bidden deed men namelijk 
met alle zintuigen en de fantasieprik-
kelende prenten hadden als doel om 
de ‘imaginatie’ van de gelovigen te 

7

Impressie 22 - 2018



stimuleren, zodat zij de episodes uit 
de bijbel of de legendes van martela-
ren en heiligen beter konden visuali-
seren tijdens hun gebed. 
Hoewel devotionele prenten – met 
name als onderdeel van bijbels en 
missalen – al vanaf de late middel-
eeuwen bestonden, nam het feno-
meen van de prentjes pas een vlucht 
vanaf de late zestiende eeuw. De 
introductie van de drukpers maakte 
grootschalige reproducties goedko-
per en gemakkelijker, waardoor er in 
steden zoals Antwerpen een bloei-
ende industrie van devotieprentjes 
ontstond. Maar verrassend genoeg 
was de grootste afzetmarkt voor 
deze Antwerpse prentjes nu juist in 
de Noordelijke Nederlanden. 
Deze populariteit in de Republiek 
is volgens Verheggen te verklaren 
door de wijze waarop de katholieke 
Nederlanders gedwongen werden 
hun geloof ‘ondergronds’ te belij-
den. Hoewel het katholicisme na de 
Opstand niet meer in het openbaar 
uitgeoefend mocht worden, was nog 
steeds één derde van de bevolking 
katholiek. Dit volksdeel was in grote 
mate toegewijd aan hun geloof, maar 
werd gedwongen zichzelf opnieuw uit 
te vinden. Zo zorgde het wegvallen 
van de bisschoppelijke hiërarchie er 
bijvoorbeeld voor dat in deze periode 
de religieuzen de belangrijkste voor-
trekkers werden van het geloof. 
De grootste groep religieuzen werd 
gevormd door vrouwen uit de betere 
klasse, die uit religieuze overtuiging 
hadden besloten om een mystiek 

huwelijk aan te gaan met Christus, in 
plaats van te trouwen. Deze gees-
telijke maagden, beter bekend als 
‘klopjes’, vormden de ruggengraat 
van het Nederlands katholicisme. 
Gedurende de zeventiende eeuw wa-
ren er naar schatting 5.000 klopjes 
actief, tegenover 400 á 500 priesters. 
De klopjes waren werkzaam in het 
onderwijs en de zorg en als gevolg 
daarvan kregen veel katholieke kin-
deren godsdienstles van deze vrou-
wen. De klopjes gebruikten prentjes 
als een onderwijsinstrument, maar 
ook deelden zij deze uit bij bijzonde-
re gelegenheden zoals communies 
of jubilea. Hierbij werden enkele 
prentjes voorzien van een gelegen-
heidstekst. Dit was de geboorte van 
het devotieprentje zoals we dat nu 
kennen. In deze ‘schuilkerkperiode’ 
werden devotieprentjes populair als 
een toegankelijke, meer persoonlijke 
uiting van het geloof.

DEVOTIE EN TECHNIEK IN 
OPBLOEI
De oudste overgebleven devotie-
prentjes stammen uit het midden 
van de zeventiende eeuw. Opvallend 
voor deze periode zijn de kleurrij-
ke voorstellingen van bloemen, het 
gebruik van kantwerk en de promi-
nente aanwezigheid van de maagd 
Maria. Deze prachtig vormgegeven 
devotieprentjes werden al gauw 
vanuit de Zuidelijke Nederlanden 
over heel West-Europa verspreid. 
Frankrijk nam zelfs in de loop van de 
achttiende eeuw de rol van hoofdle-

8

KDC



verancier over. Kunsthistoricus Leo 
Ewals verklaart deze trend door een 
heropleving van interesse voor het 
katholieke geloof na een onrustige 
eeuw vol reformatie, contrareformatie 
en oorlog. 
In de negentiende eeuw ziet Ewals 
een parallelle ontwikkeling plaatsvin-
den: na de Franse Revolutie en het 
Concordaat van 1801 is er sprake 
van een religieuze en technische 
bloeiperiode, waar met name de op-
komende bourgeoisie van profiteert. 
Particulieren, niet de Kerk, worden in 
de loop van deze eeuw de grootste 
afnemers van devotionalia, waar-
door de markt hiervoor steeds groter 
wordt. Volgens kerkhistoricus Nissen 
is deze groeiende interesse te ver-
klaren door een ‘material turn’ binnen 

het katholicisme. Waar protestanten 
hun religie belijden vanuit de ratio, is 
het geloof voor katholieken meer een 
gevoelskwestie. Daarom omringden 
zij zich graag met fysieke en visuele 
uitingen van hun geloof. Devotie-
prentjes waren daar een onderdeel 
van.
Om te voldoen aan deze toene-
mende vraag moesten productie en 
logistiek mee veranderen. Prentjes 
werden massaal uit Frankrijk, Duits-
land en België geïmporteerd en door 
lokale drukkers van gelegenheids-
tekst voorzien. In Nijmegen hadden 
wij echter ook enkele uitgeverijen die 
hun eigen prentjes publiceerden, zo-
als ‘Sier uw huis’ van Rudolph Bless.

VAN KUNST TOT KITSCH 
Naast de techniek ging ook de kunst 
van de devotieprentjes met zijn tijd 
mee. Waar aanvankelijk vooral het 
neoclassicisme domineerde op de 
Franse prentjes, ontwikkelde de 
stijl van de Kerk zich in de loop van 
de negentiende eeuw richting de 
neogotiek. De doodsprentjes werden 
duister en naargeestig met melan-
cholische voorstellingen van knekels, 
kruisen en de dood. De nadruk lag 
hierbij vooral op de begrafenisrite en 
het rouwproces. “Hoop was ver te 
zoeken”, volgens Ewals.
Vanaf het begin van de twintigste 
eeuw zien Ewals en Nissen een 
mentaliteitsomslag. Drukkers grij-
pen weer terug op kunst uit eerdere 
eeuwen. Vooral renaissanceschil-
ders, zoals Fra Angelico (1395-1455), 

9

Impressie 22 - 2018



en romantici, zoals Ary Scheffer 
(1795-1858), werden buitengewoon 
populair. Hoewel de prentjes uit deze 
tijd in onze ogen wellicht wat kitsche-
rig mogen ogen, was dit met name 
een poging van de drukkers om de 
devotionalia naar een hoger niveau 
te tillen. 
Eigentijdse kunst kreeg in de loop 
van deze eeuw ook een plek. Zo 
zien we dat vanuit Zuid-Duitsland de 
stijl van Beuron komt overwaaien. 
Deze kunststijl, afkomstig van het 
gelijknamig benedictijnenklooster, 
kenmerkte zich door strakke geome-
trische grondvormen, het gebruik van 
symmetrie, herhaling van beeldele-
menten en meer ruimte voor tekst. 
De stijl van Beuron vindt zijn oor-
sprong in het werk van de benedictijn 
en kunstenaar Peter Lenz (1832-
1928), die zich sinds 1870 al inzette 
voor een nieuwe vorm van kerkelijke 
kunst. In Nijmegen waren ook veel 
moderne kunstenaars actief: Jac Ma-
ris (1900-1996), Lou Manche (1908-
1982), Joan Collette (1889-1958), 
Marie-Thérèse Brüning (1920-2001) 
en Wim van Woerkom (1905-1998). 
Hun werk is deels aanwezig in de 
collectie van het KDC.

VAN PSALM NAAR PER-
SOON	
Niet alleen de voorzijde van het 
devotieprentje moderniseerde in 
deze periode, maar ook de gelegen-
heidsteksten. Waar in de negentien-
de eeuw vaak werd gekozen voor 
algemene psalmen op de priester- 

en doodsprentjes, zien we aan het 
begin van de twintigste eeuw dat de 
bijbelteksten al meer worden afge-
stemd op het leven van de persoon 
in kwestie. 
Vanaf de jaren 1910-1920 verander-
de deze mentaliteit echter pas dras-
tisch. Nadat paus Pius X (1835-1914) 
de communieleeftijd verlaagde en de 
nadruk meer kwam te liggen op de 
eucharistie, zien we een opvallen-
de ontwikkeling: communieprentjes 
werden steeds meer gericht op de 
wereld van het kind. De afbeeldingen 
werden vrolijker met felle kleuren, 
engeltjes en kinderen. De gelegen-
heidsteksten werden ook meer afge-
stemd op de communicant.
Vanaf de jaren vijftig zet deze per-
soonlijke benadering zich steeds 

10

KDC



verder door. Het gebruik van bio-
grafische teksten en portretten nam 
langzaam toe. Priesters en religieu-
zen liepen hierin voorop, maar ook 
steeds meer leken kozen hiervoor. 
Naast de genealogische waarde die 
deze prentjes hebben, vertellen zij 
ons ook veel over de emoties achter 
het geloof.

ERFGOED DAT BLIJFT LEVEN 
Met de inzet van de ontkerkelijking in 
de jaren zestig hebben de biografi-
sche prentjes de overhand gekregen 
en is hun inhoudelijke afstand tot ‘de 
dood’ steeds groter geworden. In de 
gelegenheidsteksten vertellen de 
nabestaanden liever over het leven 
van hun dierbare dan over het ster-

ven. Ondanks het leeglopen van de 
kerken blijft het gebruik van gedach-
tenisprentjes in het zuiden van ons 
land nog gangbaar. Nissen verklaart 
deze trend door een persoonlijke 
beleving van spiritualiteit. De prentjes 
bieden steun bij het rouwproces en 
leveren een vorm van ‘materiële 
onsterfelijkheid’. Ivo de Wijs stelde 
dat daarnaast de rouwadvertentie in 
sommige opzichten de rol van het 
doodsprentje heeft overgenomen. 
Verheggen breekt een lans voor 
nieuw onderzoek naar devotie-
prenten. Zij verwacht dat deze 
herontdekt worden voor studies 
naar spiritualiteit, kunst, internatio-
nale verbanden en het vernieuwde 
genderperspectief. Vooral vanuit de 
Verenigde Staten is er momenteel 
veel aandacht voor het onderwerp 
en het is slechts een kwestie van tijd 
voordat deze interesse in West-Eu-
ropa ook weer opleeft. Het KDC wil 
zich daarom gaan toeleggen op een 
onderzoekersgerichte aanpak. Dat 
wil zeggen: het digitaliseren van de 
collectie, meer uniformiteit toepassen 
in het beschrijven en categorise-
ren, samenwerkingen aangaan met 
andere collectievormers en aanslui-
ting zoeken met het onderzoek in het 
buitenland. Zo hoopt het KDC dat zijn 
collectie een vruchtbare bodem zal 
bieden voor nieuwe inzichten. 

Jeffry Huntjens

11

Impressie 22 - 2018



12

KDC

BELEEF GOD IN GEZANG:  
EEN EERBETOON AAN DE 
MUZIEK VAN BERNARD 
HUIJBERS

In februari van dit jaar bezocht de 
Brits-Amerikaanse componist en 
theoloog Tony Barr het KDC. Barr 
heeft jarenlang samengewerkt 
met componist Bernard Huijbers 
(1922-2003) en tekstschrijver Huub 
Oosterhuis (1933) om hun oeuvre 
in het Engels te vertalen. Huijbers 
en Oosterhuis mogen beschouwd 
worden als de geestelijk vaders van 
de moderne kerkmuziek. Barr is 
bezig om het werk van ‘zijn mentor’ 
Huijbers in kaart te brengen. Diens 
archief is sinds 1984, in overleg met 
de componist zelf, vanuit Frankrijk 
bij het KDC ondergebracht. Tot aan 
zijn overlijden is Huijbers dit archief 

blijven aanvullen tot een totale lengte 
van meer dan 11 meter, bestaande 
uit boeken, tijdschriften, geluidsban-
den en archivalia. In 2016 rondden 
KDC- medewerkers de ontsluiting 
van dit archief af. Een recent Engels-
talig artikel waarin Barr de rol van 
Huijbers toelicht is de moeite waard 
om hier in een bewerkte versie te 
laten verschijnen. 1 

EEN BLOEIENDE PASSIE
Het boeiende van Bernard Huijbers 
is niet alleen dat hij de toon heeft 
gezet voor de manier waarop moder-
ne liturgische muziek wordt gecom-
poneerd, maar ook dat hij zijn lessen 
1	  T. Barr, ‘Naming God in Song’, Music an 
Liturgy: The Journal of the Society of Saint Gregory 
(2017), issue 360, vol. 43, nr. 1, p. 8-12. De inventa-
ris van het archief van Huijbers is te raadplegen op 
de KDC-website.



13

Impressie 22 - 2018

Bernard Huijbers (Fotograaf onbekend)

volop in de praktijk heeft weten te 
brengen. In Huijbers’ ogen moest 
muziek meer zijn dan simpelweg de 
melodische begeleiding van de Heili-
ge Mis. Liederen moesten een actief 
onderdeel vormen van de eredienst.
Deze passie voor muziek open-
baarde zich al in zijn jonge jaren als 
jezuïet, toen Huijbers’ werk in het 
teken stond van de Latijnse liturgie. 
Het koor, de priester en de kerkgan-
gers hadden toen nog elk hun eigen 
rol binnen de Heilige Mis. Zijn reper-
toire bestond destijds uitsluitend uit 
gregoriaanse zang. Deze muzikale 
invloed zou bewust en onbewust een 
grote rol blijven spelen in zijn verdere 
carrière. 
Van 1951 tot 1960 studeerde Huij-
bers aan het Conservatorium van 
Amsterdam om zich te verdiepen in 
compositieleer en muziektheorie. Hij 

bestudeerde de werken van barok-
musici zoals Heinrich Schütz (1585-
1672), Henry Purcell (1659-1695) 
en Dietrich Buxtehude (1637-1707). 
Tegelijkertijd was hij muziekleraar en 
dirigent van het jongenskoor op het 
Sint-Ignatiuscollege van de jezuïeten 
in Amsterdam. Zijn schrijverspen 
stond echter ook niet stil. Van 1949 
tot 1954 schreef hij een groot aantal 
devotie- en Marialiederen, waaronder 
Missa Maria Mater Dei (1950) en Te 
Deum (1952-1954), twee orgelsuites 
en een opera. 
Vanaf het midden van de jaren vijftig 
veranderde zijn stijl echter drastisch 
onder invloed van pater Jacques 
Mulders (1921-2010) uit Maastricht. 
Deze theoloog was op zijn beurt een 
leerling geweest van de liturgische 
vernieuwer Josef Andreas Jung-
mann (1889-1975). Mulder pleitte 



14

KDC

voor een actieve deelname van de 
kerkgangers aan de eredienst. Dit 
gedachtegoed bracht Huijbers en zijn 
Groningse confrater en tekstschrijver 
Huub Oosterhuis tot samenwerking. 
Oosterhuis’ devotionele teksten in 
de volkstaal deden iets nieuws in 
Huijbers ontwaken, wat onder andere 
resulteerde in zijn Nederlandse 
bewerking van de Johannes-Passion 
(1959). 

EEN MUZIKALE PIONIER
Na het afronden van zijn opleiding 
aan het conservatorium richtte Huij-
bers in 1961 de Stichting Werkgroep 
voor Volkstaalliturgie op voor stu-
denten. Bovendien tekende hij een 
contract bij uitgeverij Gooi en Sticht 
in Hilversum. Onder deze banier 

bracht hij tussen 1967 tot 1986 onder 
meer een tweedelig liederenboek en 
verschillende essays uit, waarin hij 
zijn overtuigingen verder uitwerkte. 
In 1966 was hij één van de mede-
oprichters van Universa Laus, een 
Europees samenwerkingsverband 
van kerkcomponisten en –musici, dat 
zich bezighield met vernieuwingen 
binnen de liturgie. Onderzoeker Tony 
Barr was zelf lid van dit collectief, 
totdat hij in 1985 naar de Verenigde 
Staten vertrok. 
In die jaren liep Huijbers, samen met 
zijn Franse collega Joseph Gelineau 
(1920-2008), voorop bij het herdefini-
ëren van kerkmuziek. In zijn baan-
brekende publicatie Door podium en 
zaal tegelijk (1969) introduceerde hij 
een nieuw soort muzikaal vocabu-



15

Impressie 22 - 2018

laire. Zo maakte hij bijvoorbeeld een 
duidelijk onderscheid tussen ‘sacrale 
muziek’ enerzijds en ‘rituele muziek’ 
anderzijds. Het eerste definieerde 
hij als begeleidende muziek om de 
kerkgemeenschap ‘te vermaken’ 
tijdens de ‘gaten’ in de Mis, terwijl hij 
het tweede type beschouwde als een 
integraal onderdeel van de eredienst 
door het zingen van devotionele lie-
deren. Volgens hem lag de toekomst 
van de liturgie in deze rituele muziek. 
Om zijn doel te bereiken compo-
neerde Huijbers zijn rituele muziek 
volgens het principe van de ‘formu-
la technique’: simpele, herkenbare 
melodieën. Hierdoor werd zijn werk 
toegankelijk voor het grote publiek. 
Daarnaast stond ‘de integratie van 
woord en muziek’ bij hem centraal. 
Goede teksten raken mensen en 
de muziek moest derhalve in dienst 
staan van de tekst, niet andersom. 
Door te spelen met het metrum en 
syncopes (regelmatige en onregel-
matige ritmes in de muziek) creëerde 
hij een bepaalde ‘flow’ in zijn liede-
ren, waardoor dit ‘huwelijk tussen 
woord en melodie’ heel natuurlijk 
aanvoelde. Op deze wijze zouden 
kerkgangers volledig kunnen opgaan 
in de liederen en ‘beleefden zij God 
door middel van de muziek’. 

GODS VOLKSMUZIEK
In dit licht hanteerde Huijbers drie 
gouden regels: (1) Wees niet bang 
om te stelen van anderen, want 
iedereen doet het; (2) Zorg dat je 
alleen steelt van de besten, want zo 

waarborg je de kwaliteit; en (3) Steel 
van deze componisten alleen hun 
beste werk. Daarmee wilde hij zeg-
gen dat het niet erg is om geïnspi-
reerd te worden door andere schrij-
vers, want dat maakte zijn muziek 
herkenbaar. 
Huijbers bracht deze filosofie onge-
geneerd in de praktijk. Veel van zijn 
werk was gebaseerd op gregoriaan-
se liederen, zoals Het Lied van Brood 
en Beker (lied 1:61) en Ontwaak, gij 
die slaapt (lied 1:148), waarin respec-
tievelijk Crucem Tuam en Victimae 
Paschali Laudes zijn te herkennen. 
Maar ook moderne ‘klassiekers’ 
dienden als inspiratiebron: De Hemel 
ontvouwt (lied 1:104) is gebaseerd 
op een voetballeus, Lied voor Bijna 
Iedereen II (lied 1:144) is geënt op 
een melodie van The Beatles en het 
Dodenlied (lied 1:169) komt van een 
Oudhollands kinderliedje. 
Deze melodieën en kleurtonen zitten 
volgens Huijbers in ons ‘collectie-
ve geheugen’ gegrift. Hij had geen 
enkele behoefte om zijn ‘eigen stijl’ 
op te leggen aan de gelovigen, maar 
hij wilde niets liever dan de muzikali-
teit die inherent is aan de mens zelf 
‘bevrijden’. Deze muziek behoort aan 
ons allemaal toe. Huijbers wilde ‘een 
stem geven’ aan wat hij noemde ‘de 
liturgische volksliederen’. 

DE KERK UIT, DE WERELD IN 
Het wekt weinig verbazing dat 
Huijbers geen genoegen nam met 
een podium in de schoolkapel van 
het Sint-Ignatiuscollege voor de 



16

KDC

florerende volkstaalliturgie. Halver-
wege de jaren zestig wilde hij zijn 
boodschap uitdragen in de richting 
van de Amsterdamse parochies. Hij 
bracht de jongens van het college 
samen met de studentes van het 
Fons Vitae Lyceum en richtte het 
gemengde zangkoor Fons-en-Ing 
op. Het Amsterdamse gezelschap 
begon zijn carrière in de Thomas van 
Aquinokerk in de Rijnstraat, waar 
het de kerkgemeente begeleidde 
in haar overgang van sacrale naar 
rituele muziek. Daarna verhuisde het 
koor naar de Dominicuskerk aan de 
Spuistraat, waar Huijbers tot aan zijn 
pensioen actief bleef. 
De progressieve Dominicuskerk 
was gedurende de jaren zestig en 
zeventig een bolwerk van liturgische 
vernieuwingen, wat uiteindelijk leidde 
tot een breuk met Rome. Omdat 
Huijbers zijn samenwerking met deze 
kerkgemeente weigerde te staken, 
besloot hij in 1973 uit te treden. Hoe-
wel hij al snel zijn rol als dirigent aan 
anderen overdroeg, zoals Gert Bre-
mer en Jos Wilderbeek, bleef hij een 
prominent lid van het liturgieteam. 
Ook bleef hij sturing geven aan de 
groei van het liturgische leven in heel 
Nederland. De componisten Tom 
Löwenthal en Antoine Oomen waren 
bijvoorbeeld belangrijke leerlingen 
van hem uit deze periode.
In navolging van Gelineau richtte 
Huijbers zich in de laatste jaren van 
zijn carrière op de ontwikkeling van 
een nieuw liturgisch genre, waarbij 
tekst, muziek, deelnemersparticipatie 

en rite worden geïntegreerd. Hierbij 
draaide het om een samenkomst van 
vorm en functionaliteit, waarbij ‘de 
vorm’ de structuur van de rite behels-
de en ‘de functionaliteit’ de manier 
waarop de kerkgangers, door middel 
van samenzang, zich het ritueel ei-
gen maakten. De teksten uit deze ‘ro-
mantische periode’ hebben volgens 
Barr een bepaald soort lyrische flair, 
waarmee Huijbers nog nooit eerder 
had gewerkt. Als geen ander wist 
hij Gelineau’s Franse, kunstzinnige 
gevoel te vertalen naar het ‘koude’ 
Nederlands. Door deze unieke com-
binatie van woord en ritueel hadden 
zijn liederen een innemend en blij-
vend effect op de gelovigen. 

BELEVING VAN DE KOSMOS
Deze ontwikkeling overziend, is het 
begrijpelijk dat de publicatie van 
Door podium en zaal tegelijk (1969) 



17

Impressie 22 - 2018

als het hoogtepunt van Huijbers’ 
oeuvre beschouwd kan worden. In 
deze bundel beschreef hij het grond-
werk voor alle stukken die hij tot dan 
toe had geschreven en alles wat hij 
daarna nog zou gaan schrijven. Hij 
categoriseerde zijn ‘rituele muziek’ in 
vier subgenres: gezangen, acclama-
ties, psalmen en tafelgebeden. Aan 
elk genre kende hij diverse muzikale 
vormen toe. 
Zijn vijfde en laatste genre is niet 
opgenomen in dit boek, namelijk 
de stijl van zijn muziek in de jaren 
vanaf zijn pensioen. Toen hij in 1978 
Amsterdam voor het Zuid-Franse 
Espeillac verruilde, stopte hij met 

componeren voor grote kerkge-
meenschappen en werd zijn muziek 
plots een stuk intiemer. Zijn teksten 
dienden niet meer ter innovatie van 
de liturgie, maar werden een ontdek-
kingstocht naar hetgeen hij ‘de ziel 
van het universum’ noemde. Dit sloot 
aan bij Huijbers’ persoonlijke omslag 
van het katholieke geloof naar een 
meer persoonlijke ervaring van spi-
ritualiteit. Zo voltooide de componist 
zijn uitgebreide catalogus van 193 
liturgische liederen met een ode aan 
de kosmos. 

Tony Barr / Vertaald en bewerkt door 
Jeffry Huntjens	



18

KDC

GEDACHTEN

‘Ik ben bereid alles te geloven wat 
de Kerk ons te geloven voorhoudt, 
mits ik er van mag denken wat ik kán 
denken’, zo schreef de Nijmeegse 
cultuurpsycholoog Han Fortmann 
(1912-1970) in de jaren zestig in één 
van zijn fameuze Volkskrant-co-
lumns.
Voor elke godsdienst zijn ‘gedach-
ten’ een probleem. Zij zijn namelijk 
niet te controleren: gedachten zijn 
vrij – zelfs na de Reformatie: toen in 
ons land alle uitingen van rooms-ka-
tholicisme enkele eeuwen verboden 
waren, was het katholieke geloof dat 
zelf niet! Tja, dat is ook een opvatting 
van godsdienstvrijheid.
Niettemin heeft de moederkerk 
serieuze pogingen gedaan ook 
‘gedachten’ onder controle te krijgen. 
Het spijt me er weer over te moeten 
beginnen, maar het gaat opnieuw 
over seks. Niet alleen onkuisheid was 
namelijk zondig, maar ook ‘onkuise 
gedachten’. En omdat je ook die 
behoorde te biechten, was je als zon-
daar min of meer verplicht je gedach-
ten hardop uit te spreken. Natuurlijk 
deed je dat niet – in plaats daarvan 
biechtte je dat je ‘uit de suikerpot had 
gesnoept’. 
Gelukkig werd de biechtvaders 
geleerd om weliswaar op de preek-
stoel een leeuw te zijn, maar in de 
biechtstoel een lam. Anders gezegd: 
er viel met de moraal nog wel wat te 
rommelen. Dat leverde de katholie-
ken de naam op, vooral in de politiek, 
om nogal eens pragmatisch te werk 

onbetrouwbaarheid van katholieken 
ontaardde nog in 1979 in een kleine 
mediarel, toen de godsdienstsocio-
loog Walter Goddijn een VPRO-do-
cumentaire over het katholieke volks-
deel bestempelde als antipapisme.
Maar feit is, dat katholieken over 
het algemeen milder waren dan 
protestanten. Waar de protestanten 
en socialisten hun geheelonthou-
dersverenigingen hadden, kenden 
katholieken slechts een ‘matigheids-
beweging’. Spreekwoordelijk werd 
het zogenaamde ‘schaepmannetje’, 
het tweede borreltje dat, aldus de 
priester-politicus Herman Schaep-
man, de arbeider van harte gegund 
was. Het toppunt van mildheid echter 
was volgens mij de R.K. Vereniging 
Sint Franciscus: ‘ter bevordering der 
nuchterheidsgedachten onder het 
Snelverkeerspersoneel e.a.’. Ja? Nog 
een keer: ter bevordering der nuch-
terheidgedachten’. Minimalistischer 
kan toch haast niet.

Wiek

te gaan en, in 
tegenstelling 
tot wat Dries 
van Agt ooit 
zei, wel dege-
lijk naar links 
of naar rechts 
te buigen, al 
naar gelang 
de politieke 
situatie. De 
(vermeende) 



19

Impressie 22 - 2018

IK PAS NIET EN GOD OOK

Op 23 februari jl. vond in de Aloy-
siuskerk in Utrecht een minisympo-
sium plaats rond de autobiografie 
van Yosé Höhne Sparborth, Ik pas 
niet en God ook. Deze autobiografie 
verscheen in december 2017, maar 
sneeuw en ijs verhinderden toen de 
presentatie ervan.
Tijdens dit minisymposium spraken 
Wil Bus, begeleidster van enkele 
congregaties van vrouwelijke religieu-
zen, waaronder de congregatie waar 
Yosé lid van is (de Zusters van ‘de 
Voorzienigheid’), dr. Theo Salemink, 
oud-docent kerkgeschiedenis aan de 
Katholieke Theologische Universiteit, 
dominee Klaas van de Kamp, sinds 
2008 secretaris van de Raad van 

Kerken in Nederland, en de huidige 
overste van de congregatie, zuster 
Johanna Ketelaar. Aan de uiteenzet-
ting van Theo Salemink ontlenen wij 
hier een paar gedeelten.

In de spiegel van de autobiografie 
van José Höhne-Sparborth lichten 
brandende kwesties uit de twintigste 
eeuw op. 

OORLOG
Yosé’s moeder werd op het strand 
van Egmond verliefd op een Duitser. 
Zij ging mee naar Berlijn en trouwde 
met hem in 1942. Hij was protestant 
en eerder getrouwd geweest, zij was 
katholiek. Volgens de katholieke 
leer mocht je niet trouwen met een 

Voorste rij: Yosé Höhne Sparborth (rechts) en Wil Bus (links) (fotograaf Lodewijk Winkeler)



20

KDC

gescheiden man. Was het een geldig 
kerkelijk huwelijk? Het echtpaar 
kreeg vier kinderen, van wie de eer-
ste nog in de oorlog. Toen de Russen 
Berlijn bevrijdden was vader een 
tijdlang krijgsgevangene. In oktober 
1946 werd Yosé geboren. Het gezin 
verhuisde naar Wittstock in wat toen 
DDR ging heten. Het gezin vluchtte 
in 1953 naar West-Berlijn, waar de 
grootouders van vader woonden. Het 
was nog vóór de tijd van de Muur. 
In 1955 gingen moeder en kinderen 
naar Nederland. In 1956 scheidde 
het echtpaar. Yosé werd in Neder-
land gezien als een ‘moffenkind’. Dat 
thema doortrekt het hele boek en 
heeft grote impact gehad op haar 
belevingswereld. In deze geschiede-
nis, getekend vanuit een persoonlijk 
perspectief, lichten grote, brandende 
kwesties van de twintigste eeuw op: 
nationaalsocialisme, Wereldoorlog, 
het ontstaan van de DDR en de Kou-
de Oorlog.

VERANDERINGEN IN DE 
KATHOLIEKE KERK
Een tweede kwestie die oplicht is de 
grote verandering die het katholieke 
geloof en de katholieke kerk in de 
jaren zestig en zeventig ondergingen. 
Yosé wilde het klooster in, zoals veel 
meisjes in het Rijke Roomse Leven. 
Ze begon in 1964 in het noviciaat. 
De veranderingen kwamen snel en 
onverwacht, zeker in Nederland, dat 
tot dan de vroomste kerkprovincie 
van de wereld was. Ook het klooster 
van Yosé werd geraakt. In 1964 ging 

ze naar het noviciaat aan de Lau-
riersgracht in Amsterdam, in 1965 
volgde haar inkleding, in 1966 begon 
ze aan de kweekschool. Nieuwe, 
experimentele woonvormen vonden 
in het klooster plaats, elke zuster 
mocht voortaan haar eigen onder-
goed kiezen, er waren experimenten 
met liturgie in de kapel, op zaterdag. 
Niet meer in habijt naar school en 
werk, je eigen naam terug. Ze werd 
actief in de Mozes en Aäron-kerk, 
waar veel maatschappelijke thema’s 
aan de orde werden gesteld. Sociaal 
engagement als bijdrage in Gods 
plan met de wereld, schrijft ze. Haar 
engagement met de vernieuwing in 
de katholieke kerk bracht haar twee 
uitdagingen. De eerste was die van 
de basisbeweging. Ze kwam terecht 
in een basisgroep in Laren, een 
oecumenische groep. Het idee van 
basisgroepen kwam uit Latijns-Ame-
rika, waar Yosé later zou werken en 
leven. Politiek gezien waren velen in 
de basisgroepen links georiënteerd. 
Nog maar weinig vrouwen waren 
toen actief in die nieuwe bewegingen 
in en rond de kerken. Solidariteit met 
vrouwen zou een rode draad in haar 
leven worden. In de basisbeweging 
ontmoette ze veel mensen, waaron-
der de dominicaan Karl Derksen. De 
Basisbeweging Nederland als koepel 
werd opgericht in 1978. Yosé hield 
daar een toespraak, getiteld ‘Ba-
sisbeweging en kerken’. De tekst is 
opgenomen in het boek. 
Een tweede uitdaging op kerkelijk 
vlak betrof Yosé als kloosterling. Zij 



21

Impressie 22 - 2018

Theo Salemink (fotograaf Lodewijk Winkeler)

bleef lid van haar eigen congregatie, 
maar werd ook lid van een nieuwe 
communiteit op dominicaanse grond-
slag: de Giordano Bruno Commu-
niteit in Utrecht. In dit alternatieve 
dominicaanse klooster kwamen 
mannen en vrouwen bij elkaar die 
klooster of ambt niet wilden verlaten, 
maar die engagement in een nieuwe 
gestalte nastreefden. Toen kreeg 
ze een whiplash tijdens een cursus 
‘lijfwerk’ met vrouwen. Ze kreeg grote 
lichamelijke problemen, kwam in de 
WAO. Haar plaats in de communiteit 
kwam daardoor onder druk te staan. 
Uiteindelijk zou Yosé veel naar het 
buitenland reizen: actief voor de 
internationale vredesbeweging, actief 
met vrouwen in de Nederlandse An-
tillen, Latijns-Amerika en Irak. 

DDR
Yosé kwam uit de DDR, en via haar 
werk, samen met Karl Derksen, voor 
de Berliner Konferenz Europäische 
Katholiken kwam ze later veel in de 
DDR. Het was een vredesbeweging, 
die soms in gespannen verhouding 
stond met het  meer ‘westers’ geori-
ënteerde Interkerkelijk Vredesberaad 
(IKV) van Mient Jan Faber. Yosé 
koos partij tegen de lijn van het IKV: 
te westers, te weinig begrip voor de 
alledaagse situatie van de christenen 
in de socialistische landen. Op de 
Katholikentag 1990 hield zij in Berlijn 
een preek voor de beweging ‘Kirche 
von Unten’ en zei daar: 

“Zeventig jaar heeft de kerk en heeft 

het kapitalisme
De adem ingehouden.
Nu halen ze verlicht adem en roepen 
ze:
De DDR is failliet;
En de Duitse troon en altaar verdelen 
de erfenis”. 

Ook deze preek is opgenomen in het 
boek.
Hier wordt een andere, grote trans-
formatie van de Europese geschie-
denis in de twintigste eeuw zichtbaar. 
Eerst de Russische Revolutie in 1917 
onder Lenin, dan Stalin, maar ook 
de socialistische staten als de DDR. 
De implosie van 1989/90 van het 
Oost-Europese communisme en de 
neoliberale overwinning veranderden 
het landschap ingrijpend. Hier duikt 
de vraag op waarom christenen in 
Nederland in die jaren sympathie 



22

KDC

voor het socialisme ontwikkelden, 
en sommigen ook voor het reëel 
bestaande socialisme in landen als 
de DDR. Dat laatste gebeurde vooral 
in de beweging Christenen voor het 
Socialisme, door theologen als Dick 
Boer en Rinse Reeling Brouwer. De 
solidariteit van deze protestantse 
theologen met de DDR – Dick Boer 
was zelfs een aantal jaren dominee 
in de DDR – kwam onder druk te 
staan door de val van de Muur en 
de politieke veranderingen aldaar. 
Zij werden ervan verdacht Stasi-in-
formanten geweest te zijn, hoewel 
de praktijk veel complexer was dan 
goed en fout, zwart en wit. 

Het leven van een persoon is een 
spiegel waarin de gebeurtenissen 
van de tijd weerspiegeld worden in 
gebroken en verschoven gestalte. 

Over haar moeder zegt Yosé: “Mijn 
moeder was een monument van de 
twintigste eeuw. Alle grote drama’s in 
Europa hadden zich in haar leven ge-
kerfd. Aan haar leven van 1903-1996 
was goed zichtbaar wat mensen in 
Europa hadden moeten verduren” 
(206). Datzelfde geldt voor het leven 
van Yosé Höhne Sparborth, neer- 
gelegd in haar boek dat de toepasse-
lijke titel draagt: ‘Ik pas niet en God 
ook’.

Theo Salemink

Klaas van de Kamp (fotograaf Lodewijk 
Winkeler)



23

Impressie 22 - 2018

AANWINSTEN ARCHIEF 

Behoudens een groot aantal aan-
vullingen op bestaande archieven, 
zijn vier nieuwe collecties aan ons 
bestand toegevoegd.

LAMBERT VAN GELDER
Augustus vorig jaar overleed vrij plot-
seling journalist, fotograaf, publicist 
en augustijn Lambert van Gelder. Hij 
was onder andere hoofdredacteur 
van De Bazuin en schreef voor di-
verse landelijke en lokale kranten en 
weekbladen, waaraan hij ook menig-
maal foto’s leverde. Van Gelder stond 
bekend als een kritisch katholiek. Zo 
was hij onder andere woordvoerder 
van “Gehuwd en Ongehuwd Pries-
terschap, vereniging tot vernieuwing 
van het ambt in de R.K. Kerk (GOP)”. 
Eind vorig jaar is zijn zorgvuldig ge-
ordend archief overgebracht naar het 
KDC. Het materiaal betreft zijn jour-
nalistieke werk, zijn bezigheden voor 
GOP, maar ook een grote collectie 
foto’s van zijn hand.

MAASSTICHTING
Deze stichting werd ongeveer veertig 
jaar geleden opgericht met als doel 
“het ontwikkelen van activiteiten 
(..) ter voorkoming van ongewens-
te zwangerschap door middel van 
voorlichting en sexuele opvoeding”. 
Uit de opbrengsten is onder andere 
de oprichting en exploitatie van het 
Kath. Bureau voor Seksualiteit en 
Relatievorming (KBSR) gefinancierd 
waarvan het archief reeds aanwezig 
is op het KDC. 

JOSEFIEN BRUEREN
Het betreft een doos met corres-
pondentie die mevrouw Brueren 
heeft gevoerd als lid van de M.O.V. 
(Missie Ontwikkeling Vredesactivitei-
ten)-groep Baarlo met missionaris-
sen.

WERKGROEP LANDBOUW EN 
INKOMEN
In 1998 is de Werkgroep landbouw 
en armoede opgericht op initiatief 
van het Steunpunt Landelijke Boerin-
nen Belangen LBB om de verarming 
in de agrarische sector onder de 
aandacht te brengen. De Werkgroep 
bestond uit vertegenwoordigers 
van verschillende organisaties van 
boer(inn)en en tuinders(vrouwen) en 
maatschappelijke en kerkelijk be-
trokken organisaties. In 2007 is de 
werkgroep zelfstandig verder gegaan 
als de Werkgroep Landbouw en 
Inkomen.
Daarnaast mochten wij een drietal 
min of meer aan de Radboud Uni-
versiteit gelieerde archiefcollecties 
ontvangen: De ESV, studievereni-
ging voor studenten Economie en 
Bedrijfseconomie aan de Radboud 
Universiteit, de collectie Professor 
A.A. Trouwborst, hoogleraar in de 
Sociale Antropologie aan de KUN en 
een kleine collectie stukken van De 
Vliering, de vereniging van Vlamin-
gen in het Rijk van Nijmegen waar 
ook de oud-bibliothecaris en docu-
mentalist van het KDC, André Maes 
lid van was. 

Ramses Peters



24

KDC

NIEUWE FOTO’S
Foto 1:
Bij de schenking die we ontvingen 
van Tom van den Beld bevond zich 
onder meer een ingelijste foto van 
een indrukwekkend herengezel-
schap, staand voor een kerkgebouw. 
Het gaat om mannen en jongens, 
allen gehuld in rijkelijk met kant ge-
sierde koorhemden. Zien we hier een 
koor, en zo ja, welk? Heeft iemand 
enig idee waar de foto is gemaakt?
Foto 2:
Wie is deze ietwat melancholiek kij-
kende priester, voorzien van boordje 
en een knijpbril op de neus? De foto 
werd ons toegestuurd door meneer 
G. van Veen, die zelf ook benieuwd 
is naar de man op deze foto. 
Foto 3:
De Amerikaanse bolide waaruit 
kardinaal Alfrink hier komt gestapt, 
is niet direct het type auto waarin 
we de mgr. zouden verwachten. Aan 
de overzijde van de straat lijkt een 
tijdelijke houten werkruimte te zijn 
opgetrokken, vier dames en een heer 
kijken belangstellend toe hoe Alfrink 

uitstapt en afstevent op het doel van 
zijn bezoek. Wie kan ons meer over 
dat doel vertellen? 
Foto’s 4 en 5 zijn beide afkomstig uit 
het bisdom Groningen. Foto 4 laat 
uitsluitend heren zien, jongeman-
nen nog, een deel van hen voorzien 
van boord, het merendeel (nog) met 

COLLECTIE BEELD EN GELUID

Foto 1

Foto 2



25

Impressie 22 - 2018

Foto 2, Impressie 19

stropdas. Wie herkent een van 
de mannen, of wellicht de plek?
Op foto 5 herkennen we rechts 
vooraan mgr. Möller, bisschop 
van Groningen in de jaren 1969-
1999. Wie herkent een van de 
overige heren of dames op de 
trap? En in welke hoedanigheid 
zijn zij hier bijeen?

Foto 6: 
Een zuster kijkt ons van onder haar 
witte kap aan, handen gevouwen en 
een missaal onder de arm geklemd. 
Weet iemand tot welke congregatie 
zij behoort? Of is er zelfs iemand die 
de religieuze in kwestie herkent? We 
vernemen het graag!

Foto 3

Foto 5 (foto: Alfred Oosterman)

Foto 6

Foto 4



26

KDC

Foto’s 7 en 8: Uit het archief van de 
stichting SVAN komen deze twee 
vaandels waarvan wij helaas niet 
weten tot welke organisaties ze ooit 
behoorden. Herkent iemand de initi-
alen?

Foto 7

Foto 8



27

OPGELOST:

Foto 2, Impressie 21

Impressie 22 - 2018

OPLOSSINGEN
Van de foto’s die we vorige keer 
plaatsten kregen we verschillende 
reacties op foto 2: Stoet bisschop-
pen bij bisschopswijding van P.J.A. 
Moors (1906-1980) op 17 maart 1959 
(Fotopersbureau Het Zuiden Maas-
tricht).
Onder meer Matheu Bemelmans van 
het bisdom Roermond en Willem 
Cartigny wezen ons erop dat de foto 
is gemaakt in de Paredisstraat in 
Roermond met aan de linkerkant het 
bisschoppelijk paleis (hardstenen 
rondboogomlijsting) en daarnaast 
rechts het bisschoppelijk archief. 
Vermoedelijk is de stoet op weg naar 
de Sint-Christoffelkathedraal. 
Jos Perry herkende direct de heer-
oom van zijn moeder in de derde per-
soon van rechts op de foto, de kleine 
man met het witte baardje: mgr. H.J. 

Paulissen SMA. Paulissen leefde 
van 1881 tot 1966 en was sinds 1932 
apostolisch vicaris en sinds 1950 
bisschop van Kumasi in Ghana, 
waar de Nederlandse provincie van 
de Sociëteit van Afrikaanse Missiën 
(SMA) een missiegebied had. Perry 
vermeldde ook het bestaan van een 
monografie (aanwezig bij het KDC), 
geschreven door zijn congregatie-
genoot Johan van Brakel: In het 
voetspoor van Sint Servaas. Mgr. H. 
Paulissen SMA. Een Maastrichtse 
missiebisschop, Oosterbeek 1997, 
128 pp. en geïllustreerd.

Hartelijk dank aan de inzenders!

Vefie Poels & Marieke Smulders



28

KDC

COLOFON

Impressie is de nieuwsbrief van het Katholiek Documentatie Centrum met 
nieuws over het KDC en zijn collecties en aanwinsten en verschijnt twee 
maal per jaar. Op aanvraag wordt Impressie kostenloos toegezonden per 
post of email.

Redactie-adres en abonnementenadministratie: 
Postbus 9100, 6500 HA Nijmegen - Tel. 024-3612412
info@kdc.ru.nl - www.ru.nl/kdc/impressie

Redactie: Hans Krabbendam, Michaela van Montfort, Marieke Smulders	

Medewerkers: Tony Barr, Jeffrey Huntjes, Hans Krabbendam, Ramses 
Peters, Vefie Poels, Theo Salemink, Gerda Smeets, Marieke Smulders, 
Lodewijk Winkeler

Opmaak: Collin Burgemeestre. Grafisch ontwerp: Grafisch Ontwerpbureau 
Voltage, Nijmegen. Druk: Benda drukkers, Nijmegen. ISSN 1877-2412

DE HOOGESCHOOL TE OEFFELT

Zijn geest verrijken met kundigheden 
was dan ook de geringste zijner lus-
ten. Zijn dagelijksch werk bestond in 
mis lezen, catechismus geven aan de 
kinderen, de zieke en gezonde paro-
chianen bezoeken en overigens niets 
doen. ‘s Morgens las hij zijn brevier, 
‘s middags bad hij een rozenhoedje. 
Maar buiten een oud preekboek van 
Hulen heb ik hem nooit een boek 
zien ter hand nemen. Hij las noch 
dagblad, noch tijdschrift. 
Mij dunkt ik zie hem nog zitten in zijn 
ledige uren, op zijn ouderwetsche 
leunzetel, de magere beenen uitge-
strekt, onophoudelijk pijpjes roken en 
stoppen, tot dat eene of andere visite 
hem uit de oriëntaalsche rooksluime-
ring wakker schudde.”

Autobiografie van Jos Habets in de 
Maasgouw, p.103 (1984)
Gerda Smeets

Een citaat van Jos. Habets, priester 
en historicus, over een eenvoudig 
dorpspastoor:

“Woensdag den 24 November 1880 
overleed mijn eerste pastoor de Wel 
Eerw. Heer Nicolaas Jansen, een 
grijsaard van 86 jaren, sedert 1826 
pastoor te Hunsel. Ik ben zijn kapel-
laan geweest in de jaren 1857-1859. 
Hij was een goede, vrome priester, 
maar weinig ontwikkeld; buiten zijne 
theologische kennissen was de ge-
zichtseinder van zijn geest zeer klein. 
Ik woonde bij hem in, at met hem 
aan tafel, sprak met hem over oud en 
nieuw en kan dus oordelen over zijne 
kundigheden. Hij was nooit in een 
seminarie geweest; zijne theologie 
had hij voltrokken op de hoogeschool 
te Oeffelt - zoo als hij dit noemde; dat 
wil zeggen ten huize van den pastoor 
dier plaats.



                         impressie Katholiek Documentatie 
Centrum Katholiek Docu
 mentatie Centrum Katholiek Documentatie 
Centrum Katholiek Documentatie 

Activiteiten

31 mei van 13-17 uur, symposium ‘Wat komen jullie hier doen?’ Symposium 100 
jaar vrouwenkiesrecht tussen geloof, politiek en samenleving en christendemocratie 
(KDC)

14 juni van 13.30-17 uur, verhalenmiddag: Het dorp uit naar Havana aan de Waal 
(KDC)

22 juni van 12.30-17 uur, symposium Brabantse missiepioniers in de Verenigde 	
Staten (met Erfgoed Brabant in Den Bosch).

De complete programma’s staan op www.ru.nl/kdc 




