
 

1 
 

 
 
 
 
GESCHIEDENIS VAN HET DEBAT OVER EVOLUTIE EN SCHEPPING IN PROTESTANTSE EN 
ROOMS-KATHOLIEKE KRING 
Ab Flipse 

 
In het debat over schepping en evolutie lijkt het voornaamste strijdpunt de botsing tussen ‘bijbelse 
gegevens’ en ‘wetenschappelijke resultaten’. De Bijbel spreekt immers over de schepping van de 
wereld in zes dagen zo’n 6000-10.000 jaar geleden en de evolutietheorie gaat uit van het ontstaan 
van alle levensvormen uit één oercel in een periode van miljarden jaren. De discussie spitst zich 
daarom vaak toe op Genesis 1-3, de gevolgen van het loslaten of anders interpreteren daarvan 
voor andere delen van de Bijbel en de (on)mogelijkheid om de bijbelse gegevens op te nemen in 
een alternatief creationistisch verklaringsmodel.  

Een typisch probleem voor orthodox-protestantse christenen, zo wordt wel gezegd, want zij 
belijden immers het sola scriptura (alleen de Schrift), terwijl meer vrijzinnige christenen hun geloof 
laten beïnvloeden door buitenbijbelse gegevens, en rooms-katholieken naast de Bijbel ook andere 
gezaghebbende bronnen onderscheiden. Deze laatste twee groepen zouden zich in het verleden 
dan ook al snel met Darwin hebben verzoend, terwijl orthodox-protestanten zich meteen fel 
verzetten. Pas sinds kort zouden er ook in deze kring stemmen opgaan om de letterlijke lezing van 
het scheppingsverhaal los te laten.1

 
 

Of de scheidslijnen in het verleden werkelijk zo duidelijk liepen valt echter te bezien. In het debat 
over Darwins theorie speelden namelijk vaak andere kwesties dan het gezag van de Bijbel. 
Bovendien hebben orthodox-protestanten, ondanks een gedeelde acceptatie van het Schriftgezag, 
toch uiteenlopende opvattingen over de evolutietheorie gehad. Om meer inzicht te krijgen in het 
verloop van het debat en de argumenten die werden gebruikt, bespreek ik in dit artikel de houding 
van enkele orthodox-protestantse en rooms-katholieke natuurwetenschappers met bijzondere 
aandacht voor de ontwikkelingen in Nederland. 

 
INTERNATIONAAL 
Een van de eerste verdedigers van de evolutietheorie in de Verenigde Staten was de botanicus 
Asa Gray (1810-1888). Gray, overtuigd presbyteriaans christen, heeft uitgebreid met Darwin 
gecorrespondeerd over het onderwerp design (ontwerp) in de natuur. Een probleem dat Gray en 
veel andere christenen met Darwins theorie hadden, was dat deze een volledig ‘natuurlijke’ 
verklaring gaf voor het ontstaan van de soorten (door variatie, overerving en natuurlijke selectie). 
Dit leek te botsten met de idee van een Ontwerper, die alles in de natuur doelmatig op elkaar had 
afgestemd. Dit ontwerpargument vormde de kern van de toen invloedrijke ‘natuurlijke theologie’. 
Zeer bekend was William Paley’s boek Natural Theology (1802), verplichte literatuur voor alle 
studenten aan Engelse en Amerikaanse universiteiten in de eerste helft van de negentiende eeuw. 
In een aangepaste versie van Darwins evolutietheorie maakte Gray ruimte voor God als 
interveniërende Ontwerper. Hij zou de variaties, die bij Darwin ‘toevallig’ waren, als het ware ‘in 
gunstige banen’ hebben geleid. 

                                                      
1 Zie voor deze visie bijv.: Everard de Jong, ‘Katholiek kan best leven met Darwin’, Trouw, 4 maart 2009. 

GELOOF&WETENSCHAP 



 

2 
 

Ook de bekende calvinistische theoloog Charles Hodge (1797-1878), van Princeton Theological 
Seminary, zag als het grootste probleem van het darwinisme dat het een doelmatig ontwerp in de 
natuur ontkende. In zijn boek What Is Darwinism? (1874) karakteriseerde hij het om die reden dan 
ook als ‘atheïsme’. Dat weerhield andere calvinistische theologen als James McCosh (1811-1894) 
en Benjamin Warfield (1851-1921) er overigen niet van een of andere vorm van (darwinistische) 
evolutie te accepteren.2

De rooms-katholieke bioloog George Mivart (1827-1900) publiceerde in 1871 in Dublin On the 
Genesis of Species. Ook hij accepteerde het evolutieproces. Hij betoogde dat natuurlijke selectie 
niet de enige drijvende kracht was in de evolutie, maar dat er een vooropgezet plan van God was. 
Ook de menselijke ziel sloot hij uit van de evolutie. Mivart voerde felle debatten met Thomas 
Huxley, die zich in die tijd opwierp als verdediger van het zuivere darwinisme en Mivart bestreed 
omdat hij diens ideeën niet wetenschappelijk vond.

 

3

Hoewel orthodox-protestantse en katholieke natuurwetenschappers en theologen in de 
negentiende eeuw soms kritiek hadden op bepaalde punten van de darwinistische evolutietheorie, 
accepteerden zij veelal de uitkomsten van de historische geologie en paleontologie (inclusief de 
hoge ouderdommen) en plaatsten deze in een theïstisch-evolutionistisch of progressief-
creationistisch kader. 

 

Pas in de jaren 1920 ontstond in de Verenigde Staten een beweging die kritisch stond 
tegenover het evolutieproces als zodanig. De letterlijke uitleg van de Bijbel werd in deze kringen 
steeds belangrijker; niettemin bestond er aanvankelijk ruimte voor verschillende interpretaties van 
Genesis 1. Een van de weinige verdedigers van het jonge-aarde-creationisme in deze periode was 
George McCready Price (1870-1963). Zijn ideeën, die hij onder meer beschreef in The New 
Geology (1923), zouden later worden verwerkt in de zogenaamde  zondvloedgeologie van Henry 
M. Morris en John C. Whitcomb, die vanaf de jaren zestig populair werd in evangelicale kring.4

 
  

NEDERLAND TOT 1940 
In Nederland verliep de discussie in de negentiende eeuw anders dan in de Engelstalige wereld. 
Zowel de orthodox-protestanten (gereformeerden) als de katholieken stonden hier grotendeels 
buiten de academische wereld, die werd gedomineerd door een liberale, vrijzinnig-protestantse 
elite. De evolutiegedachte werd door deze elite relatief snel geaccepteerd en geïncorporeerd in 
een liberale vooruitgangsideologie. Veel gereformeerden en katholieken associeerden evolutie 
daardoor van meet af aan met modernisme en vrijzinnigheid. Met name in katholieke 
publiekstijdschriften verscheen een groot aantal artikelen dat de spot dreef met de claims van de 
evolutietheorie. Gematigde opvattingen als die van Gray en Mivart waren onder gereformeerden 
en katholieken in Nederland aanvankelijk niet te vinden.5

Pas tegen het einde van de eeuw kwam een meer inhoudelijke bezinning op gang. In 1899 
hield Abraham Kuyper aan de gereformeerde Vrije Universiteit (VU) een beroemd geworden rede, 
waarin hij de evolutiegedachte grondig besprak en kenschetste als een dogma dat zijn tijdgenoten 
had gehypnotiseerd. Hij had vooral bezwaar tegen Darwins principe van ‘mechanische, doelloze’ 
evolutie, dat volgens hem niet te verzoenen was met de christelijke religie. Kuyper wees overigens 
de theïstisch-evolutionistische opvattingen van veel van zijn Engelstalige geloofsgenoten niet 

 

                                                      
2 Livingstone 1987: 63-64, 102-122. 
3 O’Leary 2006: 78-85. 
4 Numbers 2006: 88-119, 215-219. 
5 Leeuwenburg en Van der Heide 2008: 177-180. 



 

3 
 

zondermeer af, ‘de schepping zou er even wonderbaar om zijn’, maar hij vond dat de stand van de 
wetenschap acceptatie van een of andere evolutietheorie niet noodzakelijk maakte.6

Toch viel het een buitenstaander als de Utrechtse zoöloog en darwinist A. Hubrecht vooral op 
dat Kuyper in zijn rede een heel andere benadering van evolutie voorstond dan de Nederlandse 
gereformeerden vóór hem hadden gedaan. Hij had onderscheid gemaakt tussen de evolutie als 
theorie en als wereldbeschouwing, en het evolutieproces als zodanig niet op grond van de Bijbel 
afgewezen.

 

7

 
 

Een soortgelijke benadering vinden we bij de rooms-katholieke filosoof J.Th. Beysens (1864-
1945), die in 1902 een brochure publiceerde, waarin hij betoogde dat de officiële katholieke 
filosofie, het neothomisme, zich in principe liet verenigen met een (beperkte) doelgerichte 
evolutietheorie. Hij zag echter nog geen wetenschappelijke reden de evolutietheorie daadwerkelijk 
te accepteren.8

Na deze eerste beoordelingen, die kritisch, maar niet volledig afwijzend waren, werd de 
inhoudelijke discussie in de navolgende jaren vooral gevoerd onder de groeiende groep 
confessionele natuurwetenschappers. In gereformeerde kring werd steeds vaker de discrepantie 
met het bijbelverhaal als probleem ervaren. In de discussies rondom de kwestie-Geelkerken 
(1926) bleek dat de gereformeerde theologen over het algemeen andere opvattingen hadden dan 
de natuurwetenschappers. De laatsten benadrukten dat God zich ook openbaart in ‘het boek der 
natuur’, dat dan ook met een zekere onbevangenheid ‘gelezen’ mocht worden.

 

9 De VU-fysicus 
G.J. Sizoo (1900-1994) en de astronoom W.J.A. Schouten (1893-1971) accepteerden bijvoorbeeld 
de hoge ouderdom van aardlagen en fossielen op basis van de recent ontwikkelde radioactieve 
dateringsmethoden. Over de evolutie waren de meningen verdeeld: Schouten was zeer kritisch, 
met name voor wat betreft de afstamming van de mens, maar de bioloog J.P. de Gaay Fortman 
(1887-1983) en anderen stonden open voor de evolutietheorie, mits deze ‘niet mechanistisch’ werd 
opgevat.10

Wat Genesis 1 betreft sloten de natuurwetenschappers zich veelal aan bij de ‘kaderopvatting’ 
van de Utrechtse theoloog A. Noordtzij.

  

11 In dezelfde periode neigden de VU-theologen echter 
naar een meer litteralistische benadering van de Bijbel. De dogmaticus V. Hepp bleek in zijn 
lezingenreeks Calvinism and the Philosophy of Nature – gehouden in 1930 in Princeton – 
beïnvloed door de ideeën van McCready Price. In een bespreking veegde Schouten echter de 
vloer aan met het speculatieve karakter van Hepps natuurfilosofie.12

 
 

                                                      
6 Abraham Kuyper, Evolutie (1899), o.a. 47. Kuyper beoordeling van de evolutietheorie wordt verschillend 
geïnterpreteerd. Hier ontbreekt de ruimte om daar verder op in te gaan. 
7 A.A.W. Hubrecht, ‘Hugo de Vries’ Mutatietheorie’, De Gids (1901), 492-519. 
8 Beysens, De ontwikkelingsgeschiedenis der organische soorten van het standpunt der scholastieke 
wijsbegeerte (1902). 
9 Flipse 2005: 44-47, 106-107, 114-116; Visser 2008; Harinck 2008: 361-363. 
10 W.J.A. Schouten, Evolutie (1935), 166-168, 181, 197-201; G.J. Sizoo, Radioactiviteit (1933), 183-206;  
11 W.J.A. Schouten, Sterren en Sterrenstelsels (1932), 171; vgl. Pieter Gorissen, ‘De kaderopvatting; een 
exegetische bezinning op Gen. 1-2’ (Ellips jan. 2009). 
12 V. Hepp, Calvinism and the Philosophy of Nature. The Stone Lectures Deliverd at Princeton in 1930 
(1930), o.a.185-223; W.J.A. Schouten, ‘Calvinisme en Natuurphilosophie. Een beoordeling van prof. Hepp’s 
Stone-lectures’ (Orgaan CVNG 29 (1931), 51-81); Flipse 2005: 107-111. 



 

4 
 

Beysens had inmiddels contact gezocht met de katholieke bioloog A.C.J. van Goor (1881-1925) en 
de theoloog G. van Noort (1861-1945). Samen werkten zij aan een herziening van Beysens 
publicatie uit 1902. Met name door de inbreng van Van Goor stond dit nieuwe boek uit 1916 
positiever tegenover een (doelgerichte) evolutietheorie, die werd betiteld als een ‘waarschijnlijke 
hypothese’.13 Hoewel zij voor de afstamming van de mens een slag om de arm hadden gehouden, 
werd het boek door de kerkelijke censor van het bisdom Haarlem verboden.14 Ook internationaal 
verzette het Vaticaan zich in deze periode tegen pogingen om evolutie en geloof met elkaar te 
verzoenen. Zodoende bleef ook in katholieke kring de discussie veelal beperkt tot de kring van 
wetenschappers.15

 
 

NA DE OORLOG 
Kort na de oorlog nam Sizoo het initiatief tot een congres over de ouderdom der aarde. Op dat 
congres bespraken gereformeerde natuurwetenschappers verschillende dateringsmethoden die 
alle wezen op een zeer hoge ouderdom. De gepubliceerde lezingen van dit congres vonden een 
wijde verbreiding in de gereformeerde wereld.16 Vanaf de jaren vijftig was het echter niet Sizoo, 
maar de jonge bioloog J. Lever die bekend werd als pleitbezorger van de ‘schepping-door-
evolutie’-gedachte.17

Ook in katholieke kring was in de naoorlogse periode de evolutietheorie niet algemeen 
geaccepteerd. In 1950 verscheen de pauselijke encycliek Humani Generis die weliswaar minder 
kritisch stond ten aanzien van de evolutie als wetenschappelijke theorie, maar die toch een aantal 
beperkende uitspraken deed voor het onderzoek (met name voor wat betreft de afstamming van 
de mens).

 Hij wist zich daarbij gesteund door gereformeerde natuurwetenschappers aan 
de VU en daarbuiten. Omdat de VU in deze periode echter ook op andere gebieden grote 
veranderingen doormaakte, verwachtten ‘verontruste’ gereformeerden inmiddels weinig goeds 
meer van de VU; Lever werd vanuit deze hoek dan ook zeer kritisch gevolgd. Toen eind jaren 
zestig het Amerikaanse ‘wetenschappelijk creationisme’ in Nederland bekend werd, vond het een 
vruchtbare voedingsbodem in deze orthodox gebleven kringen.  

18 In Nederland vervulde aan de Katholieke Universiteit Nijmegen de natuurfilosoof 
A.G.M. Van Melsen (1912-1994) een vergelijkbare rol als Lever in gereformeerde kring. Hij 
verzoende evolutie en geloof door een alternatieve duiding van het evolutieproces. Hij ging ervan 
uit dat God potenties had meegeschapen in de materie die zich in de loop van het evolutieproces 
hadden ‘ontplooid’.19

 

 Hoewel hij niet duidelijk aangaf hoe dit wetenschappelijk moest worden 
begrepen, bleek zijn benadering voor veel katholieken overtuigend. Anderen zagen meer in de 
ideeën van Teilhard de Chardin, die overigens niet onomstreden waren. De veranderingen onder 
Nederlandse katholieken gingen vanaf de jaren zestig minstens zo snel als onder gereformeerden, 
maar opvattingen over evolutie vormden geen strijdpunt, zoals dat in protestantse kring het geval 
was. 

 

                                                      
13 J.Th. Beysens, A.C.J. van Goor, G. van Noort, De ontwikkelingsgeschiedenis van het organische leven. 
Wijsgerig, natuurwetenschappelijk en theologisch beschouwd (1916). 
14 Rogier 1956: 493-494. 
15 Zie bijv.: De Bont 2005. 
16 G.J. Sizoo e.a., De ouderdom der aarde (1955 (4e druk)). 
17 Zie bijv.: J. Lever, Creatie en evolutie (1956). 
18 O’Leary 2006: 149-159. 
19 A.G.M. van Melsen, Evolutie en  wijsbegeerte (1968 (2e druk)), 124-142. 



 

5 
 

CONCLUSIE 
Het beeld van katholieke ‘verzoeners’ en protestantse ‘letterknechten’ is historisch onjuist. Zowel 
rooms-katholieke als orthodox-protestantse wetenschappers hebben van meet af aan uit de 
voeten gekund met onderdelen van de evolutietheorie, terwijl er tegelijkertijd op andere onderdelen 
inhoudelijke (wetenschappelijke, filosofische en theologische) kritiek was. Waar in de negentiende 
eeuw het voornaamste discussiepunt het ontwerpargument was, werd dat in de twintigste eeuw de 
interpretatie van Genesis; in toenemende mate verdedigden orthodox-protestanten het jonge-
aarde-creationisme. In katholieke kring bleef men moeite houden met onderdelen van de neo-
darwinistische evolutietheorie, maar het kwam nooit tot een georganiseerde tegenbeweging. Sinds 
de jaren zestig worden discussies over schepping en evolutie door velen dan ook gezien als 
typisch protestants fenomeen. Recente pleidooien voor acceptatie van ‘intelligent design’ of 
‘theïstische evolutie’ vormen een breuk met deze recente geschiedenis, maar sluiten wel aan bij 
discussies uit een verder verleden. 

 
SECUNDAIRE LITERATUUR  
Bont, Raf de 2005 ‘Rome and Theistic evolutionism: the hidden strategies behind the Dorlodot 
affair, 1920-1926’, Annals of Science, 62(4), 457-478. 
Flipse, Ab 2005 ‘Hier leert de natuur ons zelf den weg’. Een geschiedenis van Natuurkunde en 
Sterrenkunde aan de VU. Meinema: Zoetermeer. 
Harinck, George 2008 ‘Twin Sisters with a Changing Character: How Neo-Calvinists Dealt with the 
Modern Discrepancy between Bible and Natural Science’. In: Jitse M. van der Meer & Scott 
Mandelbrote (eds.), Nature and Scripture in the Abrahamic Religions: 1700-Present. Vol. 2, 317-
370. Continuum: London. 
Leeuwenburg, Bart & Van der Heide, Janneke 2008 ‘Darwin on Dutch Soil: The Early Reception of 
his Ideas in the Netherlands’ In: Eve-Marie Engels & Thomas F. Glick (eds.), The Reception of 
Charles Darwin in Europe Vol. 1, 175-187. Continuum: London. 
Livingstone, David N. 1987 Darwin’s Forgotten Defenders. The Encounter Between Evangelical 
Theology and Evolutionary Thought. Eerdmans: Grand Rapids, Michigan.  
Numbers, Ronald L. 2006 The Creationists. From Scientific Creationism to Intelligent Design. 
Expanded Edition. Harvard University Press: Cambridge, Massachusetts.  
O’Leary, Don 2006 Roman Catholicism and Modern Science. A History. Continuum: London.  
Rogier, L.J. 1956 Katholieke Herleving. Geschiedenis van katholiek Nederland sinds 1853. Pax: ’s-
Gravenhage.  
Visser, Rob P.W. 2008 ‘Dutch Calvinists and Darwinism, 1900-1960’. In: Jitse M. van der Meer & 
Scott Mandelbrote (eds.), Nature and Scripture in the Abrahamic Religions: 1700-Present. Vol. 2, 
293-315. Brill: Leiden. 
 
Ab Flipse is wetenschapshistoricus aan de Vrije Universiteit. Daarnaast is hij werkzaam bij 
ForumC.  
Een uitgebreidere versie van dit artikel is verschenen als Ab Flipse, '"De schepping zou er even 
wonderbaar om zijn." Geschiedenis van het evolutiedebat in gereformeerde en rooms-katholieke 
kring' (pdf), in Botsen over het begin. Bavinck lezingen 2009, red. Koert van Bekkum & George 
Harinck (Barneveld 2010), 9-22. 
Voor de discussies in gereformeerde kring: Abraham C. Flipse, 'The Origins of Creationism in the 
Netherlands: The Evolution Debate Among Twentieth-Century Dutch Neo-Calvinists', in Church 
History: Studies in Christianity and Culture 81 (2012), no. 1 


